# Una eclesiología para la misión integral – René Padilla

La frase *misión integral* sintetiza toda una manera de concebir la tarea que tenemos en el mundo, como discípulas y discípulos de Cristo. Pero ciertamente no basta con decirlo. Las iglesias que producen un verdadero impacto evangélico –derivado del evangelio y por lo tanto transformador en la sociedad–, son iglesias que tienen ciertas características que facilitan ese impacto.

¿Cuáles son esas características, esas marcas de una iglesia que por el poder del Espíritu está en condiciones de cumplir el papel de ser "sal de la tierra" y "luz del mundo"?

En términos bien concretos, una iglesia integral es una comunidad de fe en la que priman:

- el compromiso con Jesucristo como Señor de todo y de todos;
- ✓ el discipulado cristiano como un estilo de vida misionero al cual toda la iglesia y cada uno de sus miembros han sido convocados;
- ✓ la visión de la iglesia como comunidad que confiesa a Jesucristo como Señor y vive a la luz de esa confesión, y que en ella se vislumbre el inicio de una nueva humanidad; y
- ✓ los dones y ministerios que el Espíritu usa para capacitar a la iglesia y a sus miembros para el cumplimiento de su vocación como colaboradores de Dios en el mundo.



### 1. El compromiso con Jesucristo como Señor de todo y de todos

La confesión "Jesucristo es el Señor" fue la confesión fundamental de la Iglesia primitiva, el criterio con el cual se definía la relación de las personas con Dios, con otras comunidades de fe y con todo el mundo.

Basta ver en el NT la frecuencia con que aparece el título *Kyrios*, "Señor", referido a Jesucristo. Sin embargo, en círculos evangélicos el título preferido es "Salvador" que aparece muy pocas veces, lo cual refleja el característico énfasis evangélico en la "salvación del alma". Pero la confesión del Cristo resucitado como Señor es, esencialmente, el reconocimiento de su soberanía sobre la totalidad de la vida humana y sobre toda la creación.

Y de allí, la confesión de Jesucristo como Señor, equivale a la afirmación de que el Reino de Dios se ha hecho una realidad presente en la historia en la persona y obra de Jesucristo. Ese Reino tiene un sentido dinámico, no un reino territorial en el presente ni un reino escatológico que toma forma en el futuro, sino el poder de Dios en acción, que se manifiesta en el presente por medio de la fe en Jesucristo y se manifestará en toda su plenitud en el futuro.

Sin la proclamación de Jesucristo como Señor no hay evangelio integral. Aquí radica el problema con versiones del mensaje cristiano que restringen la acción de Jesucristo al ámbito de la religión privada –"lo espiritual" – y excluyen toda referencia a su soberanía sobre otros ámbitos de la vida humana. Si Jesucristo es el Señor de todo el universo, su soberanía se extiende tanto al ámbito económico como al político, tanto al ámbito social, al ámbito estético como al cultural, y al ámbito personal como al comunitario.

Si Jesucristo es el Señor de todo y de todos, la iglesia no es una agencia de "salvación individual" que vende o regala a la gente los beneficios de la obra de Cristo. Es la comunidad de fe llamada a encarnar el testimonio acerca de su señorío sobre la totalidad de la vida.

#### 2. El discipulado cristiano

Quien escucha el evangelio y responde a él positivamente emprende el seguimiento de Jesús, en un proceso de transformación que dura toda la vida y que abarca todos los aspectos de la vida. Más allá de una experiencia puntual de "conversión" que puede iniciar la vida cristiana, que no siempre se puede fechar, hay que afirmar que el propósito de Dios es reproducir en el creyente la imagen de su Hijo Jesucristo, el Hombre o Mujer nuevos, y que esto involucra un proceso de proseguir a la meta (Fil 3.14), transformados por el Espíritu del Señor (2 Co 3.18),

El NT da por sentado que hay todo un cuerpo de enseñanza apostólica que se tiene que trasmitir a los nuevos discípulos. Sin embargo, la enseñanza de Jesús no fue puramente doctrinal o teórica, sino práctica y paradigmática. Así, la misión de la iglesia sería una invitación a emprender el seguimiento de Jesús como el medio de "recuperar" a Jesús en la propia vida: el discipulado como la invitación gratuita de Dios, pero con el costo de la renuncia a todo lo que interfiera la lealtad absoluta a Jesucristo como Señor.

Por otro lado, la formación de discípulos según la imagen de Cristo se realiza en el contexto de la comunidad de fe, no aparte de ella. Para iniciarse en el camino de la fe se requiere una decisión personal que involucra la renuncia a una vida fuera de Dios y la disposición a identificarse con Jesús en sus sufrimientos. Pero también es cierto que quien emprende el seguimiento de Jesús solo lo hace experimentando la gracia de Dios *en* la iglesia y por *medio* de ella.

La práctica de la misión integral presupone que la iglesia y cada uno de sus miembros buscan un estilo de vida misionero, un estilo de vida modelado en Jesús y diseñado para el testimonio, en palabra y acción, un estilo de vida centrado en Jesucristo como el Evento por medio del cual Dios ha obrado de manera definitiva la recuperación de su propósito para la totalidad de su creación.

"El mensaje no puede quedarse en el gueto de la iglesia porque las buenas nuevas son por naturaleza para el mundo y acerca del mundo. Las buenas nuevas no son información que seguirá siendo verdadera aunque la gente en el gueto la celebre exclusivamente para sí mismo; son buenas nuevas de un relato constructor de comunidad para el cual el mundo más allá del gueto constituye la mitad del evento de reconciliación" (John Yoder).



# 3. Una visión bíblica de la iglesia

La iglesia es la comunidad que confiesa a Jesucristo como Señor de todo y de todos y vive a la luz de esa confesión de tal modo que en ella se vislumbra la iniciación de una nueva humanidad. La iglesia ocupa un lugar central en la historia de la salvación como testigo fiel del propósito de Dios en Jesucristo, más allá de desvíos y traiciones. Su testimonio, sin embargo, no consiste en palabras solamente: su testimonio es esencialmente encarnacional. Y esa encarnación de Dios en

Jesucristo se encarnan, se prolongan y se hacen efectivas en la historia, por medio de la vida y misión de la iglesia, gracias al Espíritu de Dios.

El señorío de Jesucristo constituye la base de la misión de la iglesia. Porque él ha recibido toda autoridad en el cielo y en la tierra, la iglesia está llamada a hacer discípulos en todas las naciones. Así, Jesucristo provee el *por qué* de la misión. Y a la vez, Jesucristo provee el contenido, *–el qué* del mensaje, como afirma Pablo: "No nos predicamos a nosotros mismos sino a Jesucristo como Señor" (2 Co 4.5). La misión de la iglesia es *encarnacional* en cuanto se centra en la Palabra de Dios que se hizo ser humano.

La encarnación de Dios en Jesucristo, finalmente, no solo provee el *qué* y el *por qué* de la misión, sino también el *cómo*. El Cristo resucitado dijo a sus discípulos: "Como el Padre me envió a mí, así yo los envío a ustedes" (Jn 20.21). La implicación es clara: la forma que tomó el envío de Jesús por parte del Padre se constituye en el modelo o paradigma del apostolado de sus seguidores.

¿En qué sentido la misión de Jesús sirve como paradigma de la misión de la iglesia? Para entender este sentido es necesario tomar en cuenta la totalidad de los "eventos salvíficos" por medio de los cuales Jesús llevó a cabo su misión: su vida y ministerio, su muerte en la cruz, su resurrección y su exaltación. Cada uno de estos eventos apunta en dirección a la misión integral, como medio por el cual la iglesia prolonga la misión de Jesús a lo largo de la historia y la obra redentora de Jesús cobra vigencia en la situación actual. En la siguiente entrega de estos Recursos continuaremos este resumen, desde la obra

René Padilla, Introducción: una eclesiología para la misión integral, en René Padilla y Tetsunao Yamamori, editores, **La iglesia local como agente de transformación. Una eclesiología para la misión integral**, pp 13-46. Kairos, Buenos Aires.

#### El año litúrgico



El año litúrgico comienza con el tiempo del *adviento*, término que significa *advenimiento* o *hacia la venida*; procede del verbo *venir*. En el lenguaje religioso pagano, *adventus* indicaba la venida periódica de Dios y su presencia teofánica en el templo. Es, pues, retorno o aniversario.

Desde el punto de vista cristiano, *adventus* era la última venida del Señor, al final de los tiempos. Pero, al aparecer las fiestas de la navidad y la epifanía, significó también la venida de Jesús en la humildad de la carne.

Estas dos venidas (la de Belén y la última) se consideran como una única venida, desdoblada en dos etapas. Esta doble dimensión de espera caracteriza todo el adviento.

Adviento es el tiempo litúrgico que precede, como preparación, a la fiesta de navidad. Nació en el siglo IV con tres semanas de duración, a imitación de la cuaresma, o de las tres semanas de preparación pascual, exigidas

por el catecumenado. La duración del adviento variaba, según las iglesias, entre tres y seis semanas. Se caracterizó en unos sitios por la penitencia (las Galias) y en otros por la alegría (Roma). En todo caso, el aspecto de la *espera* prevaleció sobre el de la *preparación*.

Al ser la venida de Cristo anunciada por los profetas, señalada por el Precursor y experimentada por María, tres son las figuras centrales del adviento: Isaías, Juan el Bautista y María. Durante todo el adviento, tiempo de esperanza y preparación, se lee el libro de Isaías. Los domingos segundo y tercero se centran en la persona y obra del Bautista. Al final de este tiempo miramos a María y la familia del niño, atendiendo especialmente a los nueve meses de gestación de Jesús. Bibliografía:

K. Barth, *Adviento*. Studium, Madrid 1970; V. Ryan, *Adviento-Epifanía*. Paulinas, Madrid 1986; A. Nocent, *Celebrar a Jesucristo*, *I. Introducción y Adviento*. Sal Terrae, Santander, 1979.

Casiano Floristán, en Diccionario abreviado de pastoral, Verbo Divino, España, 1999, ver Adviento.

#### Adviento y liturgia

La espiritualidad del Adviento combina dos grandes temas: la preparación para celebrar el nacimiento de Cristo –primera venida– y la espera de su venida gloriosa al final de los tiempos. (Augé 1996)

El adviento anuncia la tensión entre el **ya** de la salvación cumplida en Cristo y el **todavía no** de la manifestación plena de la salvación. La espera del tiempo nuevo no es una actitud pasiva. Esperamos el mundo nuevo preparando las condiciones para su alumbramiento.

La esperanza escatológica se alimenta de las acciones concretas que cristianos y cristianas realizan para anticipar ese mundo justo y fraterno que soñamos. Es por esta razón que el Adviento también apunta hacia el carácter misionero de la Iglesia. En tanto celebra la primera venida de Cristo y aguarda su regreso, la iglesia actúa. (Amós López)

## Escenario y ambientación para todo el ciclo

El Adviento comienza cuatro domingos antes de Navidad. Una de las tradiciones más conocidas, es la CORONA DE ADVIENTO. Ramas verdes unidas en círculo, cuatro velas moradas o violetas y una blanca en el medio.

El verde, símbolo de vida unido en círculo nos hace pensar en la vida eterna, la vida que no se acaba. El morado (o violeta), tradicionalmente ha sido referido a la espera, al tiempo preparatorio. El blanco, luminosidad y pureza, directamente relacionado con el niño de Belén.

Este año proponemos darle este significado a las cuatro velas: la esperanza, el camino, la promesa, los sueños.



Noviembre 30, 2025 – 1er dgo de Adviento (Morado) – Comienza el Ciclo A Lun 1 dic – día mundial lucha contra el sida + mié 3 – día internacional de las personas con discapacidad - día del médico/a. Día panamericano del médico/a (org. panamericana de la salud)



**Evangelio de Mateo 24.36-44:** Nadie sabe el día ni la hora: la venida del Hijo del Hombre será como en los días de Noé, cuando no entendieron hasta que vino el diluvio. Por tanto, estén atentos, estén preparados. El Hijo del Hombre vendrá cuando menos lo esperen.

**Profeta Isaías 2.1-5:** El profeta anuncia que en los últimos días Dios nos guiará por sus caminos, juzgará entre las naciones, y todos convertirán sus espadas en arados y sus lanzas en hoces, y nadie se levantará más en guerras.

**Salmo 122.1-3, 6-9:** Vamos a la casa del Señor, centro de reunión de la comunidad. Pidamos por la paz de Jerusalén, por mis hermanos y compañeros, que haya paz dentro de tus murallas.

**Carta a los Romanos 13.11-14:** Vivamos conscientes del tiempo en que vivimos, porque nuestra salvación está más cerca, se acerca el día, revistámonos de las armas de la luz.

#### Recursos para la predicación

#### El tiempo de Adviento

El Adviento es un tiempo de vigilia y espera en el cual nos preparamos para la "venida o llegada" (del latín *Adventus*) del Señor. Es un tiempo lleno de expectativa que nos predispone a abrir nuestro corazón y nuestra mente a la manifestación del Señor en la comunidad y en la vida.

Los textos seleccionados del Evangelio tienen que ver con el tema de la *venida y la espera* de Jesús, pero evocan diferentes perfiles y tradiciones sobre lo que viene y es esperado: una nueva era, el reino de los cielos, un día de juicio, Dios con nosotros (Emmanuel), el Hijo del hombre, un profeta como Elías o Eliseo, el Mesías/Cristo, un jefe (juez) liberador como los del Antiguo Testamento, un juez supremo de vivos y muertos.

Cada referencia tiene connotaciones particulares y muchas veces se superponen unas con otras en la relectura, pero igualmente reflejan la diversidad de expectativas dentro del contexto judío en la época de Jesús.

La mayoría de los pasajes contienen referencias al Antiguo Testamento y releen diferentes tradiciones para aplicarlas a Jesús en el contexto del Evangelio. En este sentido, buena parte de los pasajes seleccionados en el leccionario (por ejemplo, citas de Isaías y Salmos) son precisamente aquellos que han sido leídos tradicionalmente por la Iglesia cristiana a la luz del Evangelio y de la persona de Jesús.

Se estima que el Evangelio de Mateo fue escrito hacia los años 80 del siglo primero en el seno de una comunidad judeocristiana de la diáspora (probablemente en Siria), que estaba constituida principalmente por aquellos que tuvieron que emigrar en la época de la destrucción de Jerusalén y del templo (año 70 dC).

Samuel Almada

#### Mateo 24.36-44 — Presentación de Samuel Almada

#### Análisis

El texto de Mateo 24.36-44 se inscribe en lo que se conoce como el discurso escatológico de Jesús (Mateo 24-25). Aquí se abordan muchos temas relacionados con las últimas cosas que sucederán en los tiempos finales y sobre la manera en que deben comportarse los discípulos de Jesús atendiendo a dicha perspectiva. En la primera parte (Mt 24.4-22) se describe el tiempo de sufrimiento y persecución que precede al fin y a la venida y manifestación del Hijo del hombre (la expresión "hijo del hombre" es un semitismo que significa simplemente "ser humano", "hombre"; la traducción literal no tiene un sentido especial en castellano).

Conviene recordar que los textos de tipo escatológico tienen muchos puntos de contacto con textos de género apocalíptico en lo que concierne a características de lenguaje y contenido. En la Biblia hay muchos pasajes que podríamos encuadrar en esta línea; por ejemplo Daniel 7-12;

Marcos 13; 2 Tesalonicenses 2; el libro de Apocalipsis. En estos pasajes frecuentemente se establece una periodización de la historia y se pone el énfasis en la última etapa. También se utiliza un lenguaje codificado al que sólo acceden los iniciados, se utilizan imágenes simbólicas y se describen visiones. El texto en parte revela el mensaje y en parte guarda el secreto y el misterio. También sabemos que este tipo de género literario surgió especialmente en épocas de crisis, de sufrimiento y persecución, y se utilizaba para alentar la resistencia frente a los dictadores de turno, para guardar la unidad de la congregación y afirmar la esperanza en un contexto de extrema adversidad.

El tema central de Mt 24.36-44 es la *venida del Hijo del hombre* y se pone énfasis en que vendrá de sorpresa y *nadie sabe cuándo sucederá* (vv. 36, 42-44). Por lo tanto se exhorta a estar *alerta y preparado en todo momento* para no ser sorprendido (vv. 42-44). De aquí surge una suerte de ética *de la vigilancia y de la espera* que se ve reforzada y amplificada por las parábolas siguientes sobre el mayordomo (24.45-51), las diez vírgenes (25.1-13) y los talentos (25.14-30).

Esta ética luego se traduce en parámetros muy específicos en el relato sobre el juicio final que cierra el discurso escatológico: dar de comer al hambriento, dar de beber al que tiene sed, acoger al extranjero, vestir al desnudo, visitar al enfermo y al que está preso (25.31-46). Es notable que no se piden acciones heroicas o excepcionales para ser aprobado, se requiere solamente ser responsable y fiel para hacer aquellas cosas que están al alcance de todos.

El texto también presenta algunas pistas sobre el perfil del que *viene* (el Hijo del hombre, el Señor) y de lo que viene a hacer (v. 37-41). La comparación con el diluvio en los días de Noé (vv. 37-39) y el tratamiento diferenciado para los que responden a éticas distintas (v. 40-41) sugieren la idea de un *juicio* en el que será ponderada la ética personal en el seno de la comunidad; será un juicio de salvación o condenación según corresponda. *El que viene* sería como un juez que pondrá a prueba a la comunidad; este aspecto también tiene su correlato en el juicio final (25.32-33).

#### Reflexión

Por el contexto donde se encuentra el relato y por sus características escatológicas, entendemos que la "venida" del Hijo del hombre en realidad se trata de la "segunda venida" (*parusía*). Entonces la lectura de este pasaje en el contexto de Adviento y como preparación para la Navidad ("primera venida") resulta una relectura del pasaje que ahora trae nuevas connotaciones e implicaciones. Ahora, aquel gran juez soberano y severo, hay que imaginarlo como un pequeño, indefenso y dependiente bebé; y además relacionarlo con la vida y ministerio de Jesús.



Los otros textos indicados en el leccionario para el Primer Domingo de Adviento, en parte también acompañan algunas pistas exploradas en el Evangelio; y conviene tener en cuenta que la lectura de los mismos en Adviento se traduce en una resignificación y enriquecimiento de su sentido a la luz del nacimiento y la vida de Jesús. En Isaías 2.4 y Salmo 122.5 se expresa la idea de *juicio*. En Romanos 13.11-14 se exhorta a la *vigilancia* aunque con un lenguaje y matices diferentes. Aquí se habla de las obras de las tinieblas y las obras de la luz, y otra vez el contexto remarca los parámetros concretos para aquella ética de la vigilancia: la caridad como resumen de la ley (Romanos 13.8-10).

En definitiva, el tenor general de los pasajes que corresponden al Primer Domingo de Adviento nos sugieren reflexionar sobre nuestra ética y estimular en la comunidad un debate responsable sobre el asunto. La ética bíblica aludida está al alcance de todos y todas y no está cargada de reglamentos difíciles para complicar la vida del que o de la que la sigue. ¿En dónde pues radican las dificultades?

Otra pista para explorar el asunto podría ser la relación que existe entre lo que podemos llamar la ética personal y la ética comunitaria. Es muy difícil imaginar una ética comunitaria de participación, compromiso y solidaridad si los integrantes de dicha comunidad prefieren el beneficio personal o sectorial, antes que la unidad y el bien común. En este sentido la ética bíblica requiere también de renuncia y entrega. ¿La venida de Jesús nos podrá revelar algo?

Samuel Almada, en el Encuentro Exegético-Homilético 21 del ISEDET, Buenos Aires, diciembre de 2001.

#### La apocalíptica del evangelio de Mateo

Los capítulos 24 y 25 de Mateo recurren al género apocalíptico para expresar la inminencia de los tiempos mesiánicos pero al mismo tiempo advierten sobre las impaciencias: cada uno debe estar atento, no sea que uno quede y el compañero sea llevado; todos debemos estar preparados.

Seremos juzgados por el amor que tenemos a nuestros hermanos (25.31-46). ¿Cuándo será el tiempo de la parusía, cuándo será "la fecha" del juicio de Dios?

"Ese juez, al que se imaginan que habrán de ver por vez primera algún día, hace ya tiempo que lo han encontrado los seres humanos, a lo largo de su vida cotidiana... El hombre y la mujer tienen que vérselas con el juez celestial cada vez que está delante de su prójimo; el juicio y la suerte final de cada uno se decide realmente desde ahora... Lo que es decisivo es el instante presente, en su vulgaridad aparente. Este instante reviste una gravedad infinita, porque está cargado con todo el peso infinito de la presencia misteriosa, en la mujer y hombre que están delante del hijo del hombre y de Dios mismo".

Th. Preiss, Le mystere du Fils de l'homme, en Poittevin-Charpentier, El evangelio según san Mateo, Verbo Divino, España, 1981.

• Los textos de Isaías en este tiempo de Adviento. Para caminar juntos y acompañarnos mutuamente en este tiempo especial, seguiremos los textos del libro de Isaías propuestos en el leccionario ecuménico. Estos pasajes evocan un clima de alegría y expectativa que se recrea en el tiempo de Adviento: se anuncian los tiempos mesiánicos, de justicia y paz (Is 2.1-5); la esperanza en un descendiente de David que gobierne con sabiduría y justicia (Is 11.1-10); la alegría de los salvados que regresan (Is 35.1-10), la señal del niño "Emanuel" (Is 7.10-16); el niño enaltecido y la alegría de la liberación (Is 9.2-7).

Samuel Almada, en el Encuentro Exegético-Homilético 21 del ISEDET, Buenos Aires, diciembre de 2001.

## El mensaje de Isaías y el texto del día - Presentación de Samuel Pagán

#### Introducción a Isaías

Isaías es el texto del AT más citado o aludido en el NT (cerca de 590 referencias en 23 libros). Esta preferencia por el uso del libro de Isaías se halla, sobre todo, en las características literarias y teológicas de la obra. Una de sus cualidades más notables es el contenido del mensaje: el libro de Isaías expone una teología de la salvación que Dios realiza mediante sus intervenciones en los acontecimientos de la historia humana. Esta peculiaridad teológica se revela en las diferentes secciones del libro y hasta en el nombre mismo del profeta, ya que Isaías significa "la salvación es de YHWH (el Señor).

Otro factor que ha contribuido en forma notable a la difusión de la obra es su belleza poética y la universalidad de su mensaje profético... y en la actualización de grandes temas tradicionales (como el tema del éxodo) y en la creación de imágenes teológico-poéticas adaptada a las nuevas necesidades de los creyentes (p. ej., la consolación de Israel, superando los límites del tiempo).

A estas cualidades se suman el decidido compromiso a favor de los pobres y marginados de la sociedad (el "oprimido", el "huérfano", la "viuda"; 1.17) y el rechazo de las políticas expansionistas y colonialistas de los imperios, que confieren al mensaje de Isaías una indudable actualidad en el contexto de las realidades políticas, sociales y espirituales de América Latina.

#### Problemas de interpretación del libro de Isaías

La considerable extensión del texto (66 capítulos) recoge tradiciones proféticas de varios siglos y hace que la obra presente una notable complejidad histórica, literaria y teológica. Según un conocido pasaje de los Hechos de los Apóstoles, un funcionario etíope convertido al judaísmo, mientras iba por el camino de Jerusalén a Gaza, leía un pasaje del libro de Isaías sin comprender claramente su significado. Y cuando Felipe se acerca a él y le pregunta: "¿Entiendes lo que lees?", el etíope le responde: "¿Cómo voy a entenderlo si nadie me lo explica?" (Hch 8.30-31).

Numerosos intérpretes consideran que para comprender de manera adecuada el libro de Isaías es preciso dividirlo en por lo menos tres secciones, relacionadas cada una de ellas con distintos períodos de la historia de Israel.

La primera sección (caps. 1-39) se relaciona principalmente con el profeta Isaías de Jerusalén, que ejerció su misión profética en la segunda parte del siglo 8 a.C. La segunda (caps. 40-55)

presupone un ambiente histórico diferente: el exilio en Babilonia durante los años 587-538 a-C., y por eso dirige a los exiliados un mensaje de consolación y de esperanza.

En la tercera sección (caps. 56-66), el mensaje se dirige nuevamente a la comunidad judía de Jerusalén, pero esta vez se trata de la comunidad postexílica. Los oráculos proféticos incluyen mensajes de juicio condenatorio y de esperanza.

El principal desafío que deben afrontar los intérpretes del libro de Isaías es analizarlo en su integridad tanto literaria como canónica, para descubrir su sentido como un todo.

#### Isaías 2.1-5: El reinado universal del Señor

Después de una introducción a toda la obra de Isaías (cap. 1), aquí comienza una nueva sección del libro (cps. 2-12) caracterizada principalmente por una serie de oráculos contra Jerusalén y Judá.

Este oráculo inicial afirma el reinado de paz universal instaurado por el Señor al fin de los tiempos. Sión (forma poética de referirse a Jerusalén) y su Templo serán el lugar de reunión de las naciones. El tiempo del fin será un tiempo de paz fundada en la justicia, ya que todos caminarán en la luz del Señor (v. 5). Las armas de guerra se transformarán en instrumentos de trabajo al servicio de la paz (cf. Mig 4.3; Jl 3.10).

El "monte del Señor" o "monte Sión" es la colina de Jerusalén donde estaba enclavado el templo de YHWH. El término hebreo *torá*, que suele traducirse con la palabra "ley", no designa un conjunto de regulaciones estrictas que deben cumplirse puntualmente, sino que se refiere más bien a las instrucciones y enseñanzas que debe asumir el pueblo de Dios para vivir en conformidad con la voluntad divina: una orientación que llama a vivir y actuar a la altura de las exigencias divinas.

El mismo Señor se convertirá en maestro para dirigirnos por sus caminos y sus sendas. Mientras tanto, el ideal de la paz fundada en la justicia debe ser el norte teológico y una prioridad misionera del pueblo de Dios.

Samuel Pagán, **Isaías**, en **Comentario Bíblico Latinoamericano**, Edit. Verbo Divino, Estella (Navarra, España), 2007.

#### Salmo 122 – Presentación de Jaime Adrián Prieto Valladares

### Introducción al Salmo 122

El salmo 122 se encuentra en los salmos "graduales" o de "peregrinación" (120-134) que eran cantados cuando los peregrinos subían a Jerusalén para celebrar las grandes fiestas. Podemos afirmar que ya en los tiempos de David se reconoce el lugar central del santuario en la organización de Israel. También se puede asegurar que ya en el contexto de la confederación de las 12 tribus se celebraban tres grandes fiestas al año descritas en Éxodo 23.17; 34.23; en Deut 16.16, y en Lucas 2.41 ss. Así que las peregrinas y peregrinos subían a Jerusalén cantando para celebrar sus fiestas.

# Composición del Salmo 122

El salmo 122 está compuesto de tres secciones:

- a) Los v. 1-2 hablan del punto de partida y destino de la peregrinación.
- b) Los v.3-5 se entonan alabanzas a Sión.
- c) Los v.6-9 Se pronuncian los deseos de paz y bendición para Jerusalén.

#### Re-lectura del Salmo 122 desde la realidad paraguaya

#### a) La alegría de la peregrinación

Qué alegría cuando me dicen:

"Vamos al templo del Señor"

¡Jerusalén, ¡ya estamos dentro de tus puertas!

Cuánto desearía el pueblo paraguayo poder cantar canciones alegres similares a la de este salmo, en referencia a su propia Jerusalén, es decir Asunción, la capital de su país. Sobre todo en este tiempo nuevo de grandes cambios hacia la democracia y la participación de sus ciudadanos en la vida política, social y económica del país. Qué alegría más grande sentirían los ciudadanos del país, las familias, los campesinos, los obreros, y las personas que viven en los suburbios o

lejos de la capital, poder llegar a Asunción para celebrar sus fiestas, visitar los templos, conocer el Congreso de la República, visitar los museos, lugares turísticos que fueron construidos a través de los años con los impuestos pagados por todas las ciudadanas y ciudadanos del país.

# b) Los cantos de peregrinación

Jerusalén, ciudad construida
Para que en ella se reúna la comunidad.
A ella vienen las tribus del Señor
Para alabar su nombre,
Como se le ordenó a Israel.
En ella están los tribunales de justicia,
Los tribunales de la casa real de David.

Los cantos de los peregrinos a Jerusalén denotan la gran admiración por la bella ciudad de David y la fortaleza los muros que protegen la ciudad. Era una bella ciudad que esperaba recibir a todos los miembros de las tribus de Israel a fin de celebrar sus fiestas. Asunción ha sido también visitada en estos días por muchas personas provenientes de diferentes lugares, pero no precisamente cantando cantos que convocan a la convivencia comunal, sino gritos y protestas por el golpe de estado que ha sufrido su presidente Fernando Lugo. En el salmo de peregrinación se entona una canción de las tribus a su Dios, se alaba su nombre porque en Sión está su santuario, pero también los tribunales de justicia en la casa de David. La experiencia del pueblo paraguayo ha sido en estos días diferentes, no se escuchan canciones de gratitud a Dios por lo que está aconteciendo, sino que las gentes se han agrupado al palacio de justicia protestando por todo el "procedimiento legal" de impugnación contra Fernando Lugo, que la mayoría de los vecinos suramericanos y de otros países del continente han discernido claramente como un golpe de Estado, similar al ocurrido hace un tiempo atrás en Honduras.

## c) Deseos de paz y bendición en los cantos de los peregrinos

Digan ustedes de corazón:

"Que haya paz en ti, Jerusalén;

Que vivan tranquilos los que te aman.

Que haya paz en tus murallas:

Que haya seguridad en tus palacios."

Y ahora, por mis hermanas y amigos diré:

"Que haya paz en ti.

Por el templo del Señor nuestro Dios.

Procuraré tu bien."

Estos eran los deseos de los peregrinos en sus subidas celebrativas a Jerusalén. Y esos cánticos también son hoy para nosotros los deseos para todos los que moran en Paraguay: que haya paz en ti, Asunción. Ante la difícil situación política y social que hoy vive el pueblo paraguayo, nuestro deseo no es volver a los días sombríos de Strossner, sino que vivan tranquilos los que te aman, oh pueblo Guaraní. A pocos meses de decidir a través de las elecciones presidenciales las personas que guiarán esta nación, nuestro anhelo es que haya paz en las murallas y seguridad en las casas y aldeas de los habitantes de la ciudad y de los campesinos que moran en las zonas rurales.

En medio del quebranto con que el que Fernando Lugo abandonó el Palacio de gobierno, después de esta maniobra que le arrebató el poder, manifestó su deseo de no oponer resistencia para que prevaleciera la paz entre sus hermanos y amigos. Y este es también nuestro anhelo: cantar con nuestros hermanos y amigos de Paraguay que haya paz en ti.

Los peregrinos de todas las tribus de Israel, alegres de celebrar sus fiestas en Jerusalén, expresaban a todos sus hermanas y amigos el deseo de un shalom pleno y esto lo hacían de frente al templo de Dios. Y nosotros hoy también nos unimos al anhelo de todas las y los paraguayos que, de cara al templo de Dios, anhelan paz para su pueblo. Que todas las iniciativas: tanto las caminatas y visitas de Fernando Lugo a las comunidades campesinas, los movimientos de la sociedad civil, las iniciativas de los líderes políticos, como los diálogos de los vecinos a nivel de Mercosur procuren el bien de todo el pueblo paraguayo.

Como los peregrinos que subían para admirar a Jerusalén por la belleza de sus casas, templos y murallas, como los peregrinos de todos los poblados de Israel que subían para admirar la administración de la justicia, así también el pueblo guaraní y todos nosotros y nosotras anhelamos palpar y ver la justicia plantándose en los jardines de Asunción y que el shalom de Dios en plena justicia gobierne en las casas, las iglesias, los palacios de gobierno y en todos los contornos de Paraguay.

Jaime Adrián Prieto Valladares, menonita costarricense, profesor en la Universidad Bíblica Latinoamericana de San José, Costa Rica. Texto escrito en una visita a la comunidad menonita, en ocasión del derrocamiento del presidente democrático paraguayo, en 2012.

## • ¿Cómo entender la carta a los Romanos? – Presentación de Elsa Tamez.

La interpretación de toda la carta dependerá de la manera como comprendamos la relación entre injusticia, justicia y justificación; los binomios pecado/gracia, ley/fe, muerte/vida, carne/espíritu; y el sentido de elección. Los conceptos arriba mencionados solo pueden entregar su sentido de acuerdo a cada situación específica. Pero estos sentidos no son arbitrarios; están orientados por los sentidos fundantes que dieron origen a los conceptos. Por lo pronto, debemos insistir que Romanos no debe considerarse como una suma teológica desarticulada de su realidad.

Para comprender el discurso teológico paulino tendríamos que ubicarnos en el primer siglo, año 56-57. Estudiar la situación socio-económica, político-militar y religiosa del imperio romano, y en especial la ciudad de Roma. Habría que estudiar también las situaciones conflictivas dentro de las diversas comunidades cristianas, y el autor, Pablo, cuya experiencia personal, étnica, laboral y eclesial influyó en su comprensión teológica de la realidad. De esa manera se historizan los conceptos fundamentales de la carta.

Después de haber descubierto y analizado lo que posiblemente Pablo en la carta intentó responder a su momento histórico, y después de comprender las claves de lectura, podemos leer la carta a la luz de nuestra realidad.

# Ubicación de la carta, el autor y sus lectores del primer siglo

En la producción literaria de Pablo se deja ver una situación agitada y conflictual. Esta situación se observa con más claridad en los escritos anteriores a *Romanos*. Estas carta ha sido considerada como su pensamiento fundamental, y sus epístolas previas han sido analizadas a la luz de Romanos. Esto no es correcto. La carta que analizaremos es su último escrito, y hay que analizarla teniendo en cuenta su producción anterior, pues esta refleja, en mucho, su vida cotidiana, intensa y conflictual. Para ello habría que estudiar:

1. Contexto socio-económico, político-militar, ideológico y religioso del imperio romano y su relación con las provincias.

Se trata de una sociedad de modo de producción esclavista. La figura de Pablo de "ser esclavo del pecado" es tomada de este modo de producción. El emperador en turno es Nerón (54-68).

Pablo visitó muchas ciudades y fue testigo ocular del poderío romano y el progreso que generó la exclusión de mucha gente.

Aquí habría que subrayar: 1) la situación de explotación, opresión, pobreza y represión de los que no tenían méritos. Esta situación es presentada y alabada como civilización y progreso; y 2) la división demasiado estratificada de la sociedad, donde pocos eran considerados dignos. Se es digno por méritos económicos de nobleza, o tener poder desde algún cargo político.

Solos eran respetables los pertenecientes a uno de los famosos *ordines*: senador, caballero o decurión. La aristocracia de las provincias podía adquirir ciudadanía romana para ser reconocida, pero a cambio del sometimiento a las políticas del emperador romano.

2. La situación de Roma como ciudad imperial y la situación de las comunidades a las cuales va dirigida la carta.

Roma es el centro del imperio. Las decisiones administrativas, políticas y económicas, judiciales y militares surgen de ese centro. Pablo lo sabe, aunque no conoció personalmente esa ciudad ni sus comunidades cristianas. El hecho de que no haya estado antes, no plantea un problema importante. Había viajado muchísimo y conocido las grandes ciudades de ese tiempo, parecidas a Roma, aunque en menor escala. Además, conoció personalmente a varios cristianos como Aquila

y Priscila (Hch 18.2s), quienes seguramente le contaban sobre su experiencia de vivir en esa gran ciudad.

De Roma y las comunidades cristianas podemos subrayar: a) los grandes contrastes de la gran Capital, la dura vida de los excluidos, los vicios y el vandalismo de la ciudad, y el despliegue militar para mantenerla tranquila; b) la ubicación de los cristianos en el distrito de Trastevere y en la vía Appia, que eran los lugares más populosos y transitados de la ciudad, y la necesidad económica de muchos miembros de la comunidad de Roma.

#### 3. Pablo como judío, artesano y prisionero

No se debe considerar a Pablo como un individuo aislado que en determinado momento se inspira y escribe de manera excepcional. El autor de toda creación literaria es un sujeto colectivo transindividual que recoge aspiraciones, deseos y necesidades de los grupos con los cuales se vincula, y estas son transferidas de manera coherente en su discurso con la intención de responder a las necesidades de los grupos. Pablo es entonces un sujeto colectivo, con conciencia colectiva.

Entre los aspectos de su vida que influyeron su conciencia colectiva, es importante priorizar la etnia, el trabajo de artesano y su condición de preso. Estos son núcleos de experiencias viva, que marcan su horizonte teológico.

Aquí es importante conocer:

- √ algo de la situación de los judíos en la diáspora, poco halagadora;
- ✓ el trasfondo de Pablo como educado fariseo;
- ✓ la situación de los artesanos del primer siglo, que eran estigmatizados por la aristocracia por trabajar con las manos. El trabajo de los artesanos era no-digno, de esclavos, y eran considerados inútiles y sin educación; y
- √ la experiencia de Pablo en la cárcel.

El lenguaje abundantemente forense de la teología en Romanos sobre la justificación pudo haberse consolidado no solo por la tradición sobre la idea de juicio, sino por su experiencia en los tribunales y en las cárceles, en los cuales vivió angustiado, pendiente de un veredicto. Las autoridades romanas le condenan, siendo inocente. Pero Dios le justifica por gracia. En la ley romana no cuenta la gracia, sino los méritos del acusado, dependiendo de su status social, poder y riqueza. Y el castigo, dependiendo del delito, solo es aplicado en todo su rigor al esclavo, al pobre y al extranjero. El aristócrata, libre y ciudadano con poder se rige con normas mucho más suaves.

# 4. <u>Los conflictos entre los distintos grupos de judeo-cristianos o heleno-cristianos alrededor de la ley, la circuncisión y el templo</u>

Un vistazo a las distintas posturas con respecto a la ley y la circuncisión nos ayuda a entender también la forma como Pablo utiliza el lenguaje. El contenido de la carta está condicionado no solo por la situación socio-económica y política, y no solo por su experiencia personal (de conciencia colectiva), sino también por las agudas discusiones teológicas del momento. Es importante, pues, conocer las diversas posiciones.

Brown y Meier señalan por lo menos cuatro variantes de cristianos que aparecen en el Nuevo Testamento (ver los cuadernos de Verbo divino, Nº 65, La epístola a los Romanos):

- Cristianos judíos y paganos convertidos que exigen la observancia de toda la ley, incluyendo la circuncisión,
- Cristianos judíos y paganos convertidos que no imponen la circuncisión, pero exigen a los paganos convertidos la práctica de ciertas observancias judías. A ellos pertenecen Pedro y Santiago (y los cristianos de Jerusalén por sus lazos estrechos),
- Cristianos judíos y paganos convertidos que no imponen la circuncisión, ni las observancias alimenticias. Entre ellos Pablo y Bernabé.
- Cristianos judíos y paganos convertidos que no imponen la circuncisión, ni las observancias alimenticias, ni se atan al culto y a las fiestas judías de significación permanente. Estos eran más radicales que Pablo en cuanto al judaísmo (cp. Los evangelios de Juan cap. 2.19,21; 4.29; Mc 2.22.

## 5. La situación particular de Pablo frente a Roma y Jerusalén

El autor escribe la carta a la comunidad cristiana de Roma en el año 56-57 desde Corinto. Había estado preso poco antes en Asia, fue liberado, viajó a Macedonia, volvió, escribió la carta de reconciliación a los corintios y ahora se encuentra nuevamente en ese puerto. Sus intenciones son ir a España, pero antes de dirigirse a ese país debe ir a Jerusalén a dejar el dinero que había recogido en Macedonia y Acaya para los pobres de entre los santos de Jerusalén (Rm 15.23-26). Entre sus planes tiene pensado pasar un corto tiempo por Roma a su regreso de Jerusalén para sentir entre los hermanos el mutuo consuelo de la fe común (Rm 1.12; 15.28), y también para descansar (Rm 15.32).

El apóstol está muy preocupado por sus relaciones con los hermanos de Jerusalén. En su carta se evidencia esta situación cuando ruega a sus destinatarios que oren por él, utilizando palabras tan solemnes como las de Rm 15.30-31.

Pablo busca ganarse el apoyo de los cristianos de Roma, en su lucha por defender un evangelio que incluya a todos los pueblos de la tierra. Por eso insiste en que kl evangelio de Jesucristo se acoge por fe y no por la ley. Eso lo observamos varias veces en sus cartas anteriores. Pero hay más que eso. Rm 15.30-31 nos revela varias situaciones, una de ellas es la seriedad de los problemas de aceptación de Pablo por los de Jerusalén. Pablo había ido demasiado lejos para los más conservadores, atados a la tradición judía.

Nos revelan, asimismo, los deseos de Pablo de mantener unidas a las iglesias (ver su interés por la colecta). No cede en cuanto a su evangelio, pero tampoco quiere causar divisiones; y por último, nos sugiere su interés por conquistar la simpatía de los cristianos de Roma. Esto no solo porque está en sus planes el visitarles después de Jerusalén, sino porque la comunidad romana, tal vez por estar ubicada en la capital del imperio, tenía cierto peso entre las comunidades cristianas primitivas (ver Rm 1.18), y además, dato importante para el futuro inmediato de Pablo, los cristianos romanos tenían una relación muy estrecha con los de Jerusalén, lo que significa su apego a una tradición en cierto grado diferente a la de Pablo. En efecto, se trataba de cristianos que, a pesar del gran número de procedentes del paganismo, eran fieles a una parte de la herencia de la ley, sin imponer la circuncisión. Este hecho nos ayuda a entender no solo parte del contenido de la carta, sino también la manera como la carta ha sido desarrollada.

Elsa Tamez, biblista mexicana-costarricense, en RIBLA, Revista de Interpretación Bíblica Latinoamericana, Nº 20: Pablo de Tarso, Militante de la Fe, 1995.

#### • Romanos 13.8-14 – Presentación de Néstor Míguez

# Introducción al texto

Demás está decir la influencia que este texto ha tenido en el desarrollo doctrinal del cristianismo, especialmente en las iglesias que se nutren de la Reforma protestante del S. XVI. Pero no solo en el ámbito de la fe, sino que su influencia sigue impregnando la cultura y la filosofía hasta el día de hoy. Se puede decir que es uno de los textos que, pese a su relativa brevedad en comparación con otros escritos y tratados, ha marcado el pensamiento del mundo occidental de una forma definitiva. En los últimos años filósofos que se declaran ateos o agnósticos, así como eminentes rabinos y otros estudiosos han vuelto a sus páginas con comentarios, ensayos, escritos políticos. Es que Pablo, en su reflexión en esta carta, toca algunos de los temas cruciales de la vida humana, su existencia y sentido, su lugar en la creación, sus dolores, ambigüedades y esperanza.

El texto que hoy analizamos se encuentra en la parte final de epístola, dentro de lo que se llaman generalmente los capítulos "parenéticos", sección que abarca los capítulos 12 a 15 de la carta. En ella Pablo trata de aconsejar a sus lectores sobre algunos problemas concretos que hacen a su convivencia como Iglesia y su conducta frente a la sociedad, en este caso, la capital del Imperio, con todos sus conflictos, tentaciones y opulencia, injusticias y perversiones, toda su riqueza por un lado y su pobreza y opresión por el otro. El testimonio en esa realidad no es fácil. Esta comunidad se encuentra tensionada en una cultura llena de perversiones, discriminatoria, pero a la vez tentadora con sus derroches y lujurias, con sus muchos dioses e intrigas (ver la descripción que se muestra en el cap 1.18-32, que muchos interpretan como el modo en que Pablo ve el Imperio, especialmente en su clase dirigente). Esto le presenta dos problemas: por un lado, la necesidad de brindar un testimonio coherente de fe y conducta en medio de este clima social, y por el otro, la permanente amenaza de que estas prácticas invadan también el espacio de la iglesia, se cuelen en la vida comunitaria, produciendo resquemores, jerarquías y conflictos internos.

Por otro lado, Pablo es consciente de que no puede producirse un conflicto abierto y un desafío frontal al Imperio. Sabe que sus fuerzas son pequeñas, y que si bien por un lado cuenta con la firmeza y seguridad que da la fe, por el otro lado quiere evitar que se agreguen persecuciones y sufrimientos más fuertes que los que ya están sufriendo. Con el tiempo, el mismo Pablo será víctima de esas persecuciones. Por eso sus recomendaciones por un lado afirman el testimonio y la integridad de la comunidad, pero por el otro trata de aconsejar conductas que no atraigan innecesariamente las iras de las poderosas huestes represoras del orden imperial.

#### Notas exegéticas. Romanos 13.8-14

Los primeros versos del cap. 13 tienen por finalidad regular la posibilidad de declarar un conflicto frontal contra las autoridades imperiales, aunque a veces han sido leídos fuera de contexto para justificar autoritarismos y dictaduras. El texto que ahora vamos a tratar no debe ser considerado como separado del anterior, sino como moderando su impacto y mostrando que la vida interna de la comunidad no puede manejarse con las jerarquías y el autoritarismo del mundo externo. Por otro lado Pablo aún confía en que la manifestación final del Cristo en toda su gloria, donde y cuando las cosas serán puestas en su lugar y este Imperio perderá su poder.

Pablo recomienda no tener deudas impositivas, para no justificar una acción del estado (Ro 13.7). Pero tampoco deben quedar deudas entre los miembros de la comunidad (v. 8), porque esto "enrarece" las relaciones, que deben ser de equidad. En una sociedad como la romana, donde la práctica del clientelismo económico y político era parte de la cultura, tener deudas con alguien lo obligaba no solo económicamente, sino también con muchas otras formas de servidumbre y pleitesía. Si esa práctica se imponía en la comunidad (como luego ocurrió), esta se corrompería y dejaría de ser un espacio de relaciones de equidad. Solo el amor mutuo puede compensar, en el plano de la comunidad, lo que en el plano social se da como privilegio.

En el v. 9 Pablo justamente resumirá el sentido de la ley en el mandamiento de amor, como ya lo hiciera en la Carta a los Gálatas (5.14). Lo mismo veremos, con alguna variante en la carta de Santiago (2.8). También lo había hecho Jesús (Mc 12.28-34 y paralelos –en la respuesta de Jesús se vincula este mandamiento como segundo del primero: el amor de Dios). En el amor se perfecciona lo que no puede hacer el conjunto de la ley, ni el deber (v. 10).

La expectativa sobre una pronta manifestación gloriosa de Cristo se deja ver en el v. 11. Recurre entonces a la metáfora del día y la noche, que nos retrotrae a su primera carta (cf. 1Ts 5.4-7). Si bien la aparición del Cristo será súbita, los creyentes ya perciben su aurora, y deben sacudirse la modorra de un pasivismo para comenzar a actuar anticipando las obras propias de la fe. El uso de "las armas" si bien también tienen referencia al texto de 1Ts, también debe considerarse su uso en Ro 6.13 y 19, donde los miembros del bautizado (vestido de Cristo) son herramientas de la justicia. La referencia a que "la noche" es sinónimo de glotonería y lujuria puede tener como referencia concreta a los cultos báquicos de la capital Imperial. La luz (un tema que lo vincula también con la tradición que nutrirá el Evangelio de Juan) representa la posibilidad de una conducta que muestre abiertamente la confianza del creyente en la justicia divina.

El vestirse de Cristo con que concluye la perícopa nuevamente se refiere a una imagen ya usada en Gálatas (3.27), y de la que se nutrirán después las deuteropaulinas. Esto se opone al deseo de la carne, que en Pablo significa la connivencia con los poderes mundanos, ceder a las influencias con que la cultura dominante pretende dominar la mente de los seres humanos, el avenirse a las apariencias pasajeras (1Co 7.31).

#### Reflexiones homiléticas

¿Por qué Pablo, después de haber renegado, durante toda la carta, de la posibilidad de que la ley sea camino de salvación, ahora vuelve a proponer un texto tomado de la ley, a sugerir que se puede cumplir con la ley?

Para responder a esta pregunta hay que considerar las críticas a la ley que hace Pablo. Una de ellas es que la ley oculta a Dios, escamotea al prójimo concreto. La ley me ofrece una abstracción de Dios y un prójimo "jurídico", vacía de Dios y del prójimo real, concreto. Si cumplo con ese Dios virtual o con el prójimo que la ley me define, estoy satisfecho, porque aparentemente he cumplido. Pero detrás de esa pantalla legal, la grandeza de Dios o el prójimo concreto en su necesidad, pueden quedar ocultos. Así, la ley aparece como una sustitución de la realidad, que, habiendo sido dada para guiarme a Dios y mi prójimo, para regular mi relación con lo divino y lo humano, se

desnaturaliza y me hace mirar a mí mismo como "cumplidor" y me permite desconocer qué pasa realmente con el resultado de mi acción. La ley como "mediación" deja de ser un medio y se hace fin en sí misma: tengo que cumplir con el mediador y no ya con el autor o con su destinatario. Esto no se verifica en una sola ocasión: el mandamiento del amor. Pues allí la ley solo se cumple en el prójimo concreto, en la relación misma. Por eso el sentido de la ley se cumple cuando ya no miro a la ley sino al prójimo al que debo amar y servir. Por eso el amor cumple el sentido de la ley, que la casuística desnaturaliza. Quien así obra puede venir a la luz.

Frente al peligro de la religión de la ley que objetiviza al prójimo, aparece el peligro opuesto: la fe puramente subjetiva: me deleito en mis propios sentimientos, y me olvido de mi prójimo. O construyo a mi prójimo según mi propia imagen, según mi forma de ver al mundo y ubicar a los otros. Proyecto –por afinidad o por contraste– un "otro" que también sustituye al prójimo real. Frente a este otro peligro nuevamente el amor me remite al prójimo real. No ya como un "otro", sino como un "prójimo", generando un espacio de relación creativa, de servicio. Esto tampoco es una garantía, dado que esta relación puede ser mancillada por la intromisión de un nuevo "agente pertubador": un deseo que no nace del amor sino de "la carne", un deseo de posesión del prójimo. Por eso es necesario que el mandamiento de amor sea "en Cristo", vestidos de Cristo. Si es así, la "carne" ya no podrá dominarlo porque en él o ella se verifica la presencia de Cristo: la aurora ha comenzado a despuntar, y nos encuentra revestidos de Cristo.

Néstor Míguez, biblista metodista argentino en **Estudios Exegético-Homiléticos** 102, septiembre de 2008, ISEDET, Buenos Aires.

## Recursos para la acción pastoral

• Estamos atentos, preparados, conscientes del tiempo en que vivimos. Más allá o más acá de los tiempos políticos del día de hoy, con sus contradicciones y expectativas, como verdaderos protestantes debemos estar siempre listos para la protesta constructiva, lúcida y solidaria. La Iglesia reformada siempre está en reforma, dijeron los reformadores.

"Esto es lo que yo denomino el 'principio protestante', el elemento crítico en la expresión de la comunidad de fe. Ni la duda ni el elemento crítico son actuales siempre, pero ambos deben ser siempre posibles dentro del círculo de la fe. Desde el punto de vista cristiano diríamos que la Iglesia con todas sus doctrinas, instituciones y autoridades se encuentra bajo el juicio profético y no por encima de él. (...) Sin duda alguna, la vida de una comunidad de fe es un riesgo continuo, si se entiende la fe misma como un riesgo. Pero ese es el carácter de la fe dinámica y la consecuencia del principio protestante.

Paul Tillich, Dinámica de la fe, Edit. La Aurora, Buenos Aires, 1976, p. 35.

• Pedimos por la paz de Jerusalén y Gaza, y por la de Buenos Aires, Córdoba, Rosario, Mendoza o Bahía Blanca, y contribuimos activamente a esa paz en nuestras ciudades y barrios, en campos o pequeños poblados. Nunca somos como esos falsos revolucionarios que esperan que vaya todo mal para que a ellos les vaya bien. No somos como los predicadores de desgracias para anunciarse después a ellos mismos como salvadores. Sufrimos con los que sufren, lloramos con los que lloran, nos alegramos con los que se alegran, criticamos lo injusto y lo corrupto, destacamos "todo lo verdadero, todo lo que es digno de respeto, todo lo recto, todo lo puro, todo lo agradable"... (Fil. 4.8).

#### • El miedo llamó a mi puerta

Martín Lutero King fue un hombre que hizo una clara opción por la luz. Y por la violencia de la luz. Esa que busca hacer crecer al hombre. La que supera el miedo y nos puede hacer crecer hasta asumir la vergüenza.

Porque el valor nace en el hombre cuando la vergüenza supera al miedo. Cuando logramos ver la raíz del mal en nosotros mismos, y la enfrentamos, asumiéndola a fin de superarla. Entonces podremos reconocer también el actuar del mal en los demás, y de esta manera los podremos ayudar a enfrentarlo y vencerlo. Pero esto tiene un costo: la vida. No la vida del otro, sino la mía. La opción por la luz desatará inevitablemente la violencia de las sombras en aquellos que no logren superar el miedo. Porque la imposibilidad de sumir su propia responsabilidad en el mal, impide que la vergüenza los haga crecer, y en su lugar crece el miedo que mata.

De esto fue bien consciente nuestro hermano evangélico de raza negra, el pastor Martín Lutero King. Él mismo nos cuenta de su lucha interior frente a la certeza de que sería asesinado por su clara opción por la lucha no violenta a favor de la plena integración racial en su pueblo. Parece que el miedo hizo su aparición invitándolo quizás a no exponerse a la luz. Y entonces, acudió a la FE. Porque era un hombre de Dios. Tenía fe en el Dios que es Luz. Y se animó a contarlo en una pequeña anécdota, que trasmitió poco antes de su muerte. Como todo lo importante, lo dijo en forma concisa y genial:

-El miedo llamó a mi puerta.

La Fe salió a abrirle... ¡Y no había nadie!

Fue asesinado de un balazo en el año 1968, en Norteamérica. Desde entonces vive en la LUZ.

Mamerto Menepace, monje benedictino, en **Inventario de cuentos y recuerdos**, Edit. Patria Grande, Buenos Aires, 2002.

# Recursos para la liturgia del culto comunitario

## • ¡Encendamos la luz!

¡Encendamos la luz! Que nuestros corazones irradien nuestro compromiso con la vida, con la naturaleza entera, cuando la creación está amenazada.

¡Encendamos la luz! Dios se anuncia como ser humano, para vencer el caos en el sol, la luna y las estrellas. Para vencer el miedo de la gente que teme las grandes señales en el cielo.

¡Encendamos la luz! El Emanuel nos revela la presencia de Dios entre nosotros, viene a nuestra tierra a buscar y salvar lo que estaba perdido, lo que no es útil a los mercaderes.

¡Encendamos la luz! Viene Jesús el prometido, manifiesta su humildad y gloria, anunciando liberación a los pueblos. Un Mundo Otro e imprescindible, Reino de Dios en nuestra tierra.

¡Encendamos esa luz! Jubileo de los pobres y oprimidos, de marginados por la sociedad, olvidados por religiones y sacerdotes, ¡para ellos y ellas es el día del Señor!

¡Encendamos la luz! El Mesías hecho ternura, viene a vencer la insensibilidad, los vicios y las trampas que nos tiende el consumismo de este mundo.

¡Encendamos esa luz! Que brille en nuestros corazones. Ven, Jesús encarnado, líbranos de temores y tentaciones, haznos sentir la presencia del otro de la otra. ¡Encendamos esa luz!

Obed Juan Vizcaíno Nájera

#### • Encendemos la vela de la esperanza

Vengan, adoraremos Juntos, y comencemos esta temporada de espera llenos de esperanza.

Venimos, esperando en el Señor.

Tengamos cuidado, estemos atentos.

#### Venimos conscientes de quiénes somos y en quién creemos.

Oh Dios, restáuranos; deja resplandecer tu Rostro. Aguardamos con esperanza en la promesa de un nuevo comienzo. El nacido en un pesebre vendrá otra vez.

Encendamos la vela de la esperanza.

Recursos Litúrgicos Adviento- Epifanía 2012-2013 - Conferencia Anual de México

# • ¡Atención! ¡Se Espera con Esperanza

¡¡Atención!! ¡Se Espera con Esperanza, a la Esperanza que Espera, señales que la alimenten, la dejen crecer y florecer...! Se espera con esperanza a la Esperanza que espera. Ser alimento de vida, dando la fuerza que anima, ayudando a renacer.
Se espera con esperanza
a la Esperanza que espera.
Amanecer en cada Ser
al soñar un mundo nuevo
esperando a ¡Emanuel!
Se espera con esperanza
a la Esperanza que espera

Festejar el nacimiento del Niño que trae la vida y nos hace amanecer.

¡¡Esperemos en la Esperanza de Ser, a la Esperanza que Espera, la celebración de la VIDA.

¡Dios con nosotros! Emmanuel!!

Inés Simeone, Uruquay

#### Juntos creemos

Creemos en un DIOS que acompaña y ama a la Iglesia solidaria, que construye lazos de amor.

Que abraza al prójimo en su aflicción

y que extiende su mano y corazón para dar o recibir perdón.

Creemos en un Dios que acepta con agrado a una comunidad colmada de imperfectos, de diversos, buscando las huellas de su Señor.

Que alaba y bendice su nombre,

y se alegra al escuchar del amor de Dios.

Creemos en un DIOS que reúne a su pueblo, nos regala Palabra de vida, pone su mano sobre nosotros, nos restaura e indica los caminos por donde andar.

Creemos en un DIOS que comparte nuestros sueños,

que confía en que nosotros los haremos realidad.

Construyendo el Reino de los Cielos en la tierra, resignificando las Palabras COMPROMISO, COMPARTIR, PERDÓN, VIDA PLENA, AMOR.

En este Dios restaurador de vidas enfermas por angustias y preocupación creemos y confiamos con todas nuestras fuerzas. Amén.

Cristina Dinoto

#### Oramos al EMANUEL

Tendrás un hijo y le pondrás por nombre EMANUEL (Dios con nosotros) Lucas 1.31

Padre del cielo y de la tierra, ¡DIOS CON NOSOTROS! ¡Qué buena noticia! Que tu Espíritu nos rodee en este día y nos tome de la mano,

para llevarnos dónde anunciar la buena nueva del Emanuel que va a nacer.

Que el DIOS CON NOSOTROS sea una realidad en nuestras comunidades, en nuestro vecindario y en el mundo entero.

Que sea luz que guía nuestros pasos cuando recorremos esos caminos de opresión e incertidumbre, para que, en tu nombre y con tu Palabra en nuestros labios, podamos acercarnos a liberar las víctimas de los poderosos de este tiempo.

En el nombre de Jesús, pequeño niño y gran Hombre que vive entre nosotros como Dios. Amén.

Cristina Dinoto

#### Oración al comienzo de Adviento

Señor, Jesús, al comenzar este tiempo de Adviento, ponemos en ti nuestra confianza. Fortalece nuestra esperanza para saber descubrirte ya presente en medio nuestro. Despiértanos de nuestros sueños y levántanos de nuestras pasividades e indiferencias. Haz, Señor, que este Adviento nos empuje hacia ti; nos ayude a vivir centradas en tu Hijo Jesucristo.

Que sea un tiempo de salvación. Un tiempo de encuentro y de conversión. A pesar de dificultades y contratiempos seguimos confiando.

Tu presencia entre nosotros y nosotras nos ilumina y fortalece en el camino de la fe. Te esperamos y salimos a tu encuentro, pues Tú eres nuestra esperanza. Amén.



Revista Dabar

## **Canciones**

- ♣ Arriba los corazones Osvaldo Catena Mel folclórica Argentina CF 4
- **♣ Este es un cielo, cielito** Anónimo Uruguay, 1977 **CF 20**
- **Es tiempo de esperanzar –** G. Oberman https://cancionerometodista.com/canciones/es-tiempo-de-esperanzar/
- Megalópolis João Dias de Araujo, Trad. F. Pagura Décio Laurenti Brasil CF 348
- Oh, preparad con gozo el corazón V Thilo, 1607-1662 Tr J Soggin y N Martínez Melodía anterior a la Reforma CN 51
- **♣ Porfiada esperanza** Jorge ZijlstraArduin, Arg Pto Rico Horacio Vivares, Argentina https://cancionerometodista.com/canciones/porfiada-esperanza/
- ♣ Que no caiga la fe J Páez y E Sosa, Venezuela y P Sosa, Argentina CyF 237
- Renacer para una esperanza Red Liturgia CLAI, Asunción 1994. Bas en 1 Pedro 1.3 CF 239
- Saya de la esperanza viva, M. Bustamante, Bolivia https://cancionerometodista.com/canciones/saya-de-la-esperanza-viva/
- **Tenemos esperanza** Federico Pagura, Argentina Homero Perera, Uruguay <a href="http://www.clailiturgia.org/tenemos-esperanza-1890.html">http://www.clailiturgia.org/tenemos-esperanza-1890.html</a> CF 223
- **↓ Tú dejaste tu trono -** Emily Elliot, RU,1864 Ira Sankey, USA, 1876 CF 34

Diciembre 7, 2025 – 2do domingo de Adviento (Morado)

VIE 5 – DIA INTERNAC. DE LOS VOLUNTARIOS + MAR 9 – DÍA INTERNAC. CONTRA LA CORRUPCIÓN – DÍA INTERNAC. DEL LAICISMO Y LA LIBERTAD DE CONCIENCIA + MIÉ 10: DÍA UNIVERSAL DE LA DECLARACIÓN DE LOS DERECHOS HUMANOS



Evangelio de Mateo 3.1-12: Juan el Bautista les dijo: Vuélvanse a Dios, ya que el reino de los cielos está cerca, preparen sus caminos, enderecen sus sendas, que se vea que se volvieron al Señor. El que viene después de mí los bautizará con Espíritu Santo y fuego.

Profeta Isaías 11.1-10: Saldrá un brote de la raíz de David, y sobre él se verá el Espíritu de Dios y de sabiduría; defenderá los derechos de pobres y humildes; el lobo convivirá con el cordero y el niño con la serpiente. La tierra estará llena del conocimiento del Señor. En ese tiempo este retoño se levantará como señal

**Salmo 72.1-7, 18-19:** Que el rey pueda juzgar a tu pueblo con justicia, salve a los necesitados y afligidos y aplaste a los opresores. ¡Que toda la tierra se llene de la gloria de Dios!

**Carta a los Romanos 15.4-7, 12-13:** Todo lo que se dijo antes en las Escrituras, se escribió para nuestra enseñanza, para que tengamos la esperanza del Mesías anunciado, y vivamos en alegría, paz y esperanza por el poder del Espíritu Santo.

# Recursos para la predicación

Mateo 3.1-12 – Presentación de Samuel Almada

#### Análisis

El texto de Mateo 3.1-12 se encuentra inmediatamente después del relato sobre el nacimiento e infancia de Jesús, y como una introducción a su bautismo y posterior predicación y ministerio. En esta unidad se presenta a Juan el Bautista como precursor de Jesús y se destacan algunos aspectos de su ministerio y predicación.

El evangelista ubica a Juan el Bautista predicando en el "desierto de Judea" (v. 1), probablemente una región montañosa entre Jerusalén, el río Jordán y el mar Muerto. Esto lo coloca relativamente cercano a Jerusalén y a su vez fuera de la ciudad.

El lema de la proclama del Bautista era: "Convertíos porque ha llegado el Reino de los Cielos" (v. 2). El término griego utilizado para "conversión" es *metanoia* que significa literalmente "cambio de mente o pensamiento", y por el contexto se refiere a la confesión y la renuncia al pecado (v. 6 y 11a); pero este concepto tiene implicaciones éticas insoslayables que se ven reforzadas por los términos semíticos que evocan y que dan la idea de "cambio de rumbo y conducta", "volverse del camino del pecado", "arrepentirse". El Reino de los Cielos aquí no es futuro, sino que ha llegado e inspira la acción de la comunidad, y coincide con el fuerte acento ético que también tiene en las tradiciones rabínicas. La preferencia de Mateo por la expresión Reino de los *Cielos* en vez de Reino de Dios, probablemente se debe a la influencia del contexto judío donde surge el Evangelio y la tendencia de algunos grupos a evitar pronunciar el nombre de Dios.

El anuncio del profeta Isaías (40.3) se transforma en el anuncio de Juan el Bautista en una clásica fórmula neotestamentaria de cita de cumplimiento (v. 3). "Preparad el camino del Señor, enderezad sus sendas" sintoniza también con el tema de la *venida / llegada* del Señor y la *espera* activa por parte de la comunidad; da la idea de allanar, propiciar y desear su venida. Además la cita sirve para estrechar el vínculo entre Juan y Jesús y hacer sus ministerios complementarios.

Como Mateo identifica a Juan con el profeta Elías (11.14 y 17.12) la mención del cinturón de cuero en su cintura (v. 4) podría ser una alusión a la indumentaria de Elías (2 R 1.8). La descripción del vestido de Juan ("pelo de camello") y de sus hábitos alimentarios ("langostas y miel silvestre"), sumado a su ubicación itinerante en el desierto le dan un perfil muy cercano a los beduinos de la región y a sus prácticas cotidianas. El evangelista presenta a Juan como un asceta y personaje singular, en especial cuando lo compara con Jesús y sus hábitos (11.18-19).

El rito del bautismo (inmersión en agua) que practica Juan (v. 6) era conocido en otras religiones antiguas y también en el judaísmo, por ejemplo, como rito de iniciación para los prosélitos o los

baños rituales. Este era un rito de *purificación y renovación* al cual Juan le da un sentido moral y escatológico, a través del mismo el iniciado se introduce a la comunidad de los que profesan la espera activa del Señor.

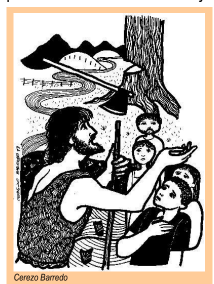
La práctica del bautismo más la referencia a la presencia de *fariseos y saduceos* (v. 7a) hace suponer que la mayoría de los que acudían a Juan eran judíos. Los fariseos conformaban un partido religioso judío, celosos de la Ley y con fuerte apego a las tradiciones orales, lo cual a veces desembocaba en prácticas exageradas y llenas de escrúpulos. Los saduceos, en oposición a los fariseos, rechazaban toda tradición fuera de la Ley escrita; pertenecían principalmente a familias de sacerdotes, se ocupaban más de política y eran menos piadosos. Estos dos grupos, a los cuales pertenecían muchos dirigentes y jefes del pueblo judío, eran antagónicos pero aquí se los pone juntos y en oposición a Juan y al pueblo que lo seguía.

Precisamente en ocasión de encontrarse con fariseos y saduceos que venían al bautismo, Juan los increpa con un discurso muy duro que se desarrolla en los versículos siguientes hasta el final de la unidad (vv. 7b-12). En este discurso aparece en primer plano el *anuncio del juicio*, que es a su vez uno de los temas centrales de la proclamación de Mateo. Por eso se pone énfasis en el motivo de *los frutos* (v. 8), el *criterio del juicio* en definitiva son las obras y no la pertenencia a una familia o partido.

En el caso de los fariseos y saduceos que venían al bautismo de Juan aquí se agrega otra acusación igualmente grave. Por el contexto, a Juan no se le escapa que aquellos pretendían utilizar el bautismo como una forma limpiar sus conciencias y así desviar la ira a la cual estaban condenados por su conducta y actitudes. Por eso Juan en el mismo comienzo de su alocución desenmascara la situación y pone en evidencia el engañoso y falso atajo que pretendían tomar aquellos "peregrinos penitentes" (vv. 7b-10).

El v. 11 relaciona el bautismo en agua de Juan con el bautismo en el *Espíritu Santo y fuego* que realizará el que viene después de él. Ciertamente el fuego es un medio de purificación más eficaz que el agua. Además, el motivo del *fuego* está relacionado con la idea del *juicio* y el sentido principal sería el de *probar / purificar* (como en el caso de la purificación de metales) a la comunidad separando y quemando la escoria o desecho. Esta parece ser la línea de lectura que se quiere establecer si se tienen en cuenta los otros motivos del contexto inmediato: el hacha a la raíz de los árboles (v. 10) y el aventador en la era para separar la paja del trigo (v. 12). En este último caso *el fuego que no se apaga* también representa el *juicio de destrucción* para la paja o el desecho (esta es la idea de lo que se conoce como *gehenna*, que era el basural que se encontraba comúnmente en un valle o zanjón fuera de la ciudad).

Así "el más fuerte que viene después de Juan" es el mismo Jesús (v. 13 y siguientes) el cual es presentado también como un *juez*.



#### Reflexión

El evangelio de Mateo nos presenta a Juan el Bautista como el precursor de la venida de Jesús y en tiempo de Adviento nos invita a preparar el camino para la venida del Señor y allanar sus sendas. ¿Cómo podemos hacer esto? El Evangelio nos da una pista bien concreta: dando frutos dignos de conversión (v. 8); enderezando nuestros propios caminos.

Ubicarnos en el desierto nos puede ayudar a tomar cierta distancia para examinar nuestra vida y discernir entre la paja y el trigo, el fruto bueno y el fruto malo. Algunos leen esto como un juicio de separación entre la iglesia y el mundo, creyentes y no creyentes, pero es evidente que el juicio se dirige al interior de la comunidad y prueba de ello es la mención explícita de algunos sectores (fariseos y saduceos). Aún así tampoco es fácil discernir, pero nos remite a un espacio más acotado y que conocemos mejor.

Los textos de Isaías 11.1-10 y Salmo 72.1-7,18-19 describen la imagen de un gobernador justo que gobierna con equidad, defiende la causa del pobre y aplasta al opresor (Isaías 11.4 y Salmo 72.4). La conexión del evangelio con estos pasajes tiene que ver con el tema de la *justicia* y la

espera militante de un nuevo tiempo de reivindicaciones y equidad, en especial para los más pobres y marginados.

En Romanos 15.4-13 se exhorta a practicar la paciencia y el consuelo para mantener la unidad y la esperanza de la comunidad, y particularmente se exhorta a no discriminar entre judíos y gentiles y compartir con todos el gozo, la paz y la esperanza que Dios les da con el Espíritu Santo (v. 13). En el Evangelio hemos visto que la amenaza de juicio era principalmente para la comunidad y que los criterios del mismo no pasan por la pertenencia a un grupo particular de raza, género, color, clase social, cultura o religión; aquí se enfatiza que las promesas de bendición son para todos.

Samuel Almada, en Encuentro Exegético-Homiléticos 2, ISEDET, diciembre de 2001.

## • Isaías 11.1-10 - Presentación de Samuel Almada

Este pasaje trata sobre la esperanza en la venida de un rey justo descendiente de David, y su contexto literario inmediato es la sección conocida como el Libro de Emanuel (capítulos 6-12), que agrupa varios oráculos relativos a la guerra siro-efraimita (733-732 a.C.) en la que se cumplen las amenazas de ls 6.11-13. En estas circunstancias Isaías actúa como profeta de juicio contra los responsables de su país. Los textos de Is 7.10-16 y 9.2-7, que veremos más adelante, también pertenecen al Libro de Emanuel, y se pueden leer de manera correlativa y complementaria.

El versículo 1 anuncia el restablecimiento de la dinastía davídica a través del surgimiento de un *vástago* (descendiente) que sale del *tronco* de Isaí (padre del rey David y el comienzo de su linaje, ver 1 Samuel 16.1ss), como un *retoño* que sale de su *raíz*.

Como las secciones anteriores de 7.1–9.6 y 9.7–10.34 vienen hablando enfáticamente del juicio de Yavé en forma de devastación, despojo y dominación, podríamos decir que el discurso profético en 11.1 y siguientes, supone su concreción para poder anunciar desde esa situación la esperanza de restauración. En este sentido, las metáforas del *tronco* y la *raíz* bien pueden ser entendidas como símbolo de la devastación, lo cual tiene un antecedente explícito en 6:13b.

La referencia al origen de la casa / familia de David también quiere remontar al origen la restauración de la dinastía, cuando había un solo rey para todo Israel y no estaban todavía divididos en dos reinos (ver 11.12). Así, el ideal del pasado se proyecta como promesa de futuro a través de un descendiente de David que pueda unir lo que estaba dividido y disperso, y haga resurgir lo que estaba talado y devastado (*tronco, raíz*).

El versículo 2 se refiere a las capacidades que aquel gobernante deberá tener y que corresponden al espíritu de Yavé. En este caso, el espíritu de Yavé es desdoblado en tres pares: sabiduría e inteligencia; consejo/planificación y fuerza/poder; conocimiento y temor de Yavé. Se trata mayormente de rasgos sapienciales que en general son los atributos de los reyes en el contexto cultural del antiguo Oriente.

Pero lo que más llama la atención en este caso, es que estos atributos, al igual que en 9.5, no están al servicio de la guerra sino de la paz (ver 11.6-9). Los versículos 3b-5 lo extenderán más específicamente a la capacidad del rey futuro para establecer justicia a favor de los pobres y liberar a los que no tienen poder.

El versículo 3a parece una glosa sobre el final del versículo 2. Luego, como la Septuaginta no repite el término "temor de Yavé" sino que reemplaza uno de ellos por "piedad / religiosidad" (eusebeias) hace que sean siete y no seis los atributos del rey futuro; y de allí surgió la tradición posterior de los siete dones del Espíritu Santo.

Los versículos 3b-5 enfocan algunos aspectos específicos de la función del futuro gobernante. En el contexto cultural de antiguo Oriente el rey era el principal responsable por el establecimiento de la justicia, y el garante del orden y las relaciones de equidad en el país. En este caso (vv. 3b-4) la función de "juzgar" no está referida a todo acto de gobierno sino sólo a la defensa de los pobres y oprimidos. Para ampliar la idea sobre la función liberadora hacia los pobres por parte del gobernante se puede recurrir al Salmo 72.

Los versículos 6-9 imaginan metafóricamente el futuro de armonía y paz a través de una comparación con el reino animal, donde conviven con total tranquilidad pares típicamente antagónicos, como el lobo y el cordero, el leopardo y el cabrito, el novillo y el cachorro de león, la vaca y la osa, un bebé y las serpientes. Luego, esta metáfora se aplica a las relaciones de justicia

y equidad que se esperan entre los seres humanos, y que se basan especialmente en el conocimiento de Yavé (v. 9).

El versículo 10 vuelve a evocar la raíz de Isaí (cf. v. 1), pero ahora como estandarte o bandera de los pueblos y naciones desterrados y dispersos que emprenderán el retorno a su tierra. La mención de la "raíz de Isaí", por un Iado, conecta con la expectativa en el resurgimiento de la dinastía davídica (11.1-9), y por el otro, encabeza la esperanza en el regreso de los desterrados que se describe en el poema que sigue (11.11-16).

#### Sugerencias homiléticas

A partir del texto tratado (11.1-9) se puede enfocar la cuestión política, que a su vez es uno de los grandes temas que dominan el libro de Isaías y es siempre actual. La crisis y la corrupción en la dirigencia política y en los encargados de la gestión pública no es un problema de ahora. Siempre hubo dos tipos de dirigentes, los que entienden la política como servicio a la comunidad, y los que se sirven de la política y de los bienes de la comunidad en beneficio propio y de los suyos.

Otro aspecto fundamental que aportan los profetas es aprender a pensar la política a través de la utopía y mirando al futuro; siempre apoyados en las mejores tradiciones del pasado e interpretando la realidad actual para actuar en consecuencia. No como muchos políticos que piensan el futuro solo a corto plazo en función de las próximas elecciones, sino tratando de imaginar el proyecto o plan de Dios también a mediano y largo plazo; y elaborando las estrategias necesarias para encaminarse hacia aquel objetivo. En muchas ocasiones el primer paso en este camino es el análisis crítico de la gestión de los dirigentes y el anuncio del juicio y castigo para los corruptos y sus cómplices.

Samuel Almada, en los **Encuentros Exegéticos Homiléticos** del ISEDET, Encuentro 57, diciembre de 2004.

#### Salmo 72 – Presentación de Enzo Cortese y Silvestre Pongutá

## Observaciones generales

Es el último salmo del segundo libro. En cierta forma, el salmo 2 y este enmarcan las dos primeras grandes colecciones de los salmos. El salmista, desde el v 1, se dirige a Dios y el poema viene a ser una gran y hermosa plegaria por el rey. Dahood reconoce rasgos de antigüedad y opina que no es imposible que haya sido compuesto para pedir por el rey Salomón. No parece fácil identificar el momento preciso de su recitación original.

## V 1: Invocación

Este verso crea el clima general de toda la oración. Dios es la fuente de todo y a él pide el salmista: que dote, enriquezca, habilite al rey para su función de gobernante. Se considera que esa dotación de Dios a favor del rey es indispensable. El rey es también hijo del rey: se entrevé la conciencia de la dinastía davídica y el supuesto de la autenticidad en la sucesión. Para el rey pide la dotación del *juicio* de Dios y de la *justicia* de Dios. Estos dos términos son muy difíciles de precisar: el contexto es el del gobierno del pueblo elegido recibido por encargo de Dios. Implican un número considerable de valores en muchos campos de la vida del pueblo y de los creyentes; no se pueden reducir, en todo caso, a una especie de estatuto o a la así llamada justicia distributiva.

#### Vs 2-7: Características ideales del reino

Con diversos optativos, bien ubicados en un clima de oración, pide el salmista a Dios lo que aguarda del rey. Se trata del gobierno del pueblo de Dios. Llama la atención el acentuado interés por la defensa y protección de los pobres y necesitados (se leen varios sinónimos); por la justicia y el juicio; por el castigo a la opresión; para el rey pide directamente que *tema* a Dios; es una actitud a la vez religiosa y sapiencial muy importante. Se alternan estas peticiones con algunas imágenes que insinúan el efecto benéfico del gobierno (paz, justicia, que el justo pueda florecer). Esta bellísima oración por el rey es simultáneamente la formulación de lo que debe ser la política de su gobierno.

### Vs 8-11: Un reino reconocido universalmente

Pide el salmista que, geográficamente, el reino sea extenso, y que los reyes de la tierra lo reconozcan y le paguen tributo. Esta perspectiva de universalidad es muy llamativa. Todo esto, se supone, lo puede dar Dios.

## Vs 12-17: Lo que debe hacer y lo que podrá alcanzar

Con unas frases condicionales sutilmente indica lo que debería hacer este monarca: reaparece con fuerza el interés por los pobres, debe ser un gobierno que opte a favor de los necesitados y desprotegidos, que no sea indiferente ante la opresión, que valore la vida de cada uno de los necesitados. Si cumple estas condiciones, alcanzará grandes cosas; las enumera a partir del v 15: larga vida, tributos, se harán oraciones por él, habrá prosperidad en el país, lo sucederá su hijo en el trono, lo bendecirán y atraerá la dicha para las naciones.

Vs 18-10: Termina esta plegaria con una doxología solemne dirigida a dios. Es la conclusión del salmo y a la vez la conclusión del segundo libro que contiene probablemente las antiguas oraciones del rey. Esto lo afirma explícitamente el v 20 con el dato de los compiladores que dejaron constancia de esta colección de las *oraciones de David, hijo de Yesé*.

#### Lectura cristiana

El sentido cristológico del salmo está en la figura del rey, en su relación con Dios, en la centralidad e importancia para el pueblo convocado. Pero hay un sentido eclesial muy relacionado con lo que debe ser el reino de Dios y con un punto esencial de la función política: el interés decisivo por el bien del pobre. Representa este salmo un permanente desafío para quienes tienen alguna función política, y es, al mismo tiempo, una guía para lo que debe ser la oración de los creyentes frente al mundo de la política.

Enzo Cortese y Silvestre Pongutá, biblistas católicos italiano y colombiano, en <u>Salmos</u>, **Comentario Bíblico Latinoamericano**, Verbo Divino, España, 2007.

#### Romanos 15.4-13 – Presentación de Pablo Manuel Ferrer

#### <u>Introducción</u>

En adviento reflexionamos sobre la espera. La espera de algo nuevo. En este segundo domingo de adviento tenemos un texto de Pablo a la comunidad de Roma. Una comunidad que se encuentra en el corazón del Imperio Romano. Una comunidad que recibe de cerca, y cotidianamente, numerosos mensajes relacionados a la esperanza de un mundo nuevo. O debemos decir mejor: la no esperanza. Los mensajes emitidos desde el imperio romano se presentaban como la culminación de la evolución en la humanidad. Era el punto máximo posible para alcanzar por la civilización.

Hacia este contexto social, cultural y religioso Pablo dirige su carta. Y en el texto que tenemos para hoy podemos observar algunas sugerencias para continuar viviendo, resistiendo en ese/este mundo imperial.

Quiero acercarme al texto de Romanos 15.1-13 teniendo en cuenta el uso reiterado de la Escritura (como llama Pablo al Primer Testamento, o Antiguo Testamento, o Biblia Hebrea) en la carta a los Romanos. En este pequeño texto Pablo multiplica las citas de la Escritura y realiza sobre ellas reinterpretaciones que buscan actualizar el mensaje.

Entonces la propuesta en este estudio es captar cómo el apóstol usó la Escritura para dar resistencia y esperanza en su tiempo. La espera de los cristianos de Roma en este caso va a ser fortalecida por la interpretación de la Escritura.

#### 15.1-3. Debemos llevar las debilidades de los no poderosos...

La primera sección comienza con un verbo: *debemos*. El sujeto que debe cumplir ese pedido, el sujeto que "debe realizar..." es un sujeto colectivo, es un sujeto en el que Pablo se incluye. Por otro lado es un sujeto poderoso. Es un sujeto que tiene la capacidad de "agradarse a sí mismo". Pablo propone que ese sujeto poderoso, colectivo dirija su acción hacia las debilidades de los no poderosos.

El cuidado hacia los débiles es una constante preocupación paulina, esencialmente en esta carta a los Romanos (lo vemos profundamente en el capítulo 14). Este cuidado hacia los más débiles llega a ser una clave de lectura para la mayoría de los textos paulinos. Se puede pensar en las

recomendaciones de Pablo a los esclavos en diferentes cartas suyas, que para comprenderlas deben ser leídas en esta clave de cuidado hacia el más débil.

Uno de los pedidos que se realiza en este capítulo 15 de Romanos es agradar al otro: v. 2 "cada uno de nosotros agrade (aquí en imperativo) al prójimo para bien, por causa de la construcción de la comunidad". El verbo agradar no tiene en sí el objetivo de "quedar bien" con el prójimo o bien de hacer lo que el prójimo simplemente desee, sino lograr una relación tal que contribuya a la construcción de la comunidad.

En cuanto a la cita de la Escritura en el v. 3 es del Salmo 68.10: "los insultos de los que te insultan cayeron sobre mí".

Pablo, y una larga tradición con él, ve en algunos salmos como éste la figura mesiánica de un ser que será puesto en tela de juicio y que enfrentará a quienes se oponen a Dios. El enfrentamiento será de un Mesías débil contra opositores de poder. La pregunta que surge al recibir este pasaje del salmo, como una cita probatoria de que hay que agradar al prójimo y no a uno mismo, es ¿Cómo funciona el agradar al prójimo en el caso del salmo? Pareciera evidente que el Mesías no se está agradando a sí mismo, pero ¿en qué forma eso sirve para el prójimo? El contexto del salmo no muestra un poderoso sino alguien sin poder que recibe el odio comunitario por causa de sus creencias. Si esto fuera un ejemplo de acción estaríamos ante una actitud masoquista que poca utilidad tendría al prójimo y al mismo ser que la padece.

Pero propongo leer la cita no como un ejemplo a seguir sino como paradigma de un ser a quien uno debe cuidar y llevar sus debilidades. En este sentido el Mesías es la persona débil del v.1 al que debemos agradar y de quien debemos llevar las cargas. No es el Mesías en este caso alguien que debe ser imitado sino un modelo de alguien sin poder al que debemos cuidar y llevar sus debilidades. Una lectura del v. 3 diría: "porque el Mesías no se agradó a sí mismo; por el contrario, como está escrito, fue una persona sin poder que recibió los insultos de los que insultan a Dios".

## 15.4-7. Se escribió para resistir y consolar...

Pablo y los primeros cristianos usan la Biblia Hebrea para releer la realidad que viven. Pero estos usos son diversos y no siempre se encuentran en sus objetivos. Quisiera recordar algunos pocos ejemplos de la apropiación de la Escritura por parte de algunos autores bíblicos.

La Escritura es un depósito de un Misterio de siglos que se revela en la época de quien la lee: Romanos 16.25-26. Romanos 4.23.

En 1º Corintios 10.11 la Escritura tiene la función de actuar como advertencia sobre el presente.

En Gálatas 4.24 la escritura se recibe como alegoría que permite releer la situación presente.

En textos tardíos, provenientes de grupos más organizados, la Escritura adquiere un fuerte sentido ético-normativo: 2º Timoteo 3.16. A la vez es motivo de disputas sobre la "verdadera" interpretación: 2º Pedro 1.19-21 y 3.16.

Debemos agregar la concepción de la Escritura con valor probatorio para las creencias en autores bíblicos como pueden ser los que escriben el Evangelio según Mateo y la carta a los Hebreos.

La lista podría seguir y ampliarse a las diferentes concepciones acerca de la Escritura. Pero no es mi objetivo aquí. Mi objetivo es recordarnos que estas apreciaciones eran sumamente diversas y que, según Romanos 15.4, Pablo encuentra en la Escritura un texto escrito en el pasado pero para lograr resistencia y consuelo y con estas dos herramientas lograr la esperanza en el presente. Podríamos traducir Romanos 15.4:

Porque todo lo escrito en la antigüedad fue escrito para nuestra enseñanza; para que, a través de la resistencia y el consuelo de las Escrituras, tengamos esperanza.

Pablo recibe y entrega a la comunidad de Romanos un texto que no busca sólo la normatividad o lograr la verdadera interpretación, ni tampoco solamente justificar la creencia de Pablo. Aunque ciertamente en otras partes de Romanos la Escritura es una herramienta para probar creencias, en el final Pablo usa la Biblia para el cuidado de los más débiles.

Esta forma de concebir la Escritura ayuda a vivenciar a Dios como un Dios de resistencia y consuelo y cuya tarea principal es dar herramientas, sentimientos, para construir la comunidad (Romanos 15.5-7).

#### 15.8-12. La Escritura un espacio de diversidad para buscar la diversidad...

Finalmente Pablo encuentra una serie de citas de la Escritura que le permitirán comprender a los gentiles y a los de la circuncisión dentro de un mismo plan. Algunas lecturas judías habían cerrado la posibilidad de encontrar en la Escritura un Mesías que abarcara a las naciones más allá del pueblo judío. Pablo, como parte de un judaísmo universalista, lee la Escritura con la certeza de encontrar un Dios plural, abierto a la diversidad. Y, ciertamente, lo encuentra.

Entonces ve que es posible alabar y cantar a Dios en medio de las naciones: v.9 citando al salmo 18.50 y a 2º Samuel 22.50 (Pablo saca en esta interpretación el vocativo *Señor*). Con esto encuentra en la Escritura el final de la separación entre personas más santas o menos santas, más puras o menos puras. La frontera entre gentiles y judíos está borrada por el canto y la alabanza.

La búsqueda de gozo se da en comunión entre gentiles y judíos. Es la cita de Deuteronomio 32.43 en el v. 10. En el v 11 vuelve a usar un salmo (117.1) para convocar al canto y la alabanza entre los gentiles y todos los pueblos.

En las tres citas anteriores referidas a los gentiles hay una exhortación a la alegría, a la alabanza, al gozo. Es desde esta perspectiva que la Escritura es mencionada para quebrar toda barrera étnica.

Finalmente, Pablo cita en el v. 12 a uno de los profetas universalistas: Isaías (11.10). Y esta porción de la Escritura tiene un fuerte mensaje político: "la raíz de Jesé, el que se levanta para imperar sobre los gentiles. En Él pondrán su esperanza los gentiles." Tal vez no haya que aclarar demasiado el peso y las implicancias políticas de esta cita en una comunidad que vive en el corazón del Imperio Romano. Pablo está asegurando que la esperanza en un buen emperador no se ha cumplido, aún está (activamente) abierta. Y es una esperanza en un Emperador de tierras lejanas…

## Para pensar hoy...

Sabemos bien que la Biblia ha sido usada para toda clase de fines; nobles en algunos casos, y deplorables en otros. Ejemplos tenemos cada cual en nuestros propios países y en nuestras propias historias. Estos pasajes que vemos en el 2º domingo de Adviento nos ayudan a recordar el uso de la Escritura Hebrea, en particular los salmos y un profeta como Isaías, para dar resistencia y consuelo y así mantener la esperanza.

Hoy más que nunca en este imperio es necesario reapropiarse del sentido liberador del texto bíblico. Esta tarea hoy está enmarcada por un mundo en donde el texto bíblico es uno de los reservorios de sentido más usado. Hoy sabemos que la reapropiación en nuestros países latinoamericanos lucha contra aparatos de distribución de las apropiaciones imperialistas de la Biblia (imprentas, Internet, música, conferencistas, programas televisivos, etc.). Estos usos de la Biblia por parte del Imperio corren con la ventaja de tener la posibilidad económica para facilitar y multiplicar a nivel global su producción y distribución. Contra esta ventaja la lectura de la Biblia que da esperanza a través del consuelo y la resistencia, tiene la cotidianeidad humana como marco en el cual toda apropiación se fortalece o bien se debilita.

La lectura de Pablo del Primer Testamento, o Escritura Hebrea, es sembrada en el seno de la comunidad. Es ahí donde el sentido que surge de la interpretación del texto adquiere validez o simplemente se desvanece. Es ahí donde somos llamados a vivir y actuar en nuestros tiempos, juzgar nuestra época, leer la Biblia para tener resistencia y consuelo, y celebrar para reafirmar la esperanza.

Pablo Manuel Ferrer, biblista metodista argentino en **Estudio Exegético– Homilético 93 -** Diciembre de 2007, ISEDET, Buenos Aires.

## Recursos para la acción pastoral

#### Recuperar caminos

Es muy fácil quedarse en la vida "sin caminos hacia Dios". No hace falta ser ateo. No es necesario rechazar a Dios de manera consciente. Basta seguir la tendencia general de nuestros días e instalarnos en la indiferencia religiosa. Poco a poco, Dios desaparece del horizonte. Cada vez interesa menos. ¿Es posible recuperar hoy caminos hacia Dios?

Tal vez, lo primero sea recuperar "la humanidad de la religión". Abandonar los caminos ambiguos que conducen hacia un Dios interesado y dominador, celoso solo de su gloria y su poder, para abrirnos a un Dios que busca y desea, desde ahora y para siempre, lo mejor para nosotros. Dios no es el Ser Supremo que aplasta y humilla, sino el Amor Santo que atrae y da vida. Las personas de hoy volverán a Dios no empujadas por el miedo, sino atraídas por su amor.

José Antonio Pagola, El camino abierto por Jesús. Mateo. PPC, Buenos Aires, 2012.

#### En las crisis de la vida

"El criterio cardinal de las relaciones pastorales –incluyendo los acompañantes pastorales– es la fidelidad en el establecimiento y mantención de relaciones con los individuos, grupos pequeños e Iglesias. El pastor establece un pacto de relación con ellos, cuyos términos respeta. Mide su efectividad y elige las modalidades de atención pastoral en base a la buena voluntad de ambos términos de la relación para iniciar y mantener fielmente un convenio responsable de aceptación mutua de la gracia de Dios y de respeto por las leyes de la vida.

"No se rige por medidas de éxito sino de fidelidad, las cuales determinan finalmente sus éxitos. Tanto él como los que sirven a su lado –padres, maestros, diáconos, mayordomos, médicos, trabajadores sociales, enfermeras y grupos sin condiciones definidas como jardineros, pescadores y mineros— deben ser medidos por su fidelidad, en su estar en el momento de la enseñanza, en permanecer en presencia del éxito y del fracaso, en ser un canal de continuidad que venza la discontinuidad que instauran las crisis entre dos etapas de la vida.

"En la prueba agónica de una hora crucial, se solicita al pastor un sentido de esperanza por el mañana y la capacidad de evaluar la fuerza del ayer. Así, participa con el individuo en la medida que se relaciona con la historia de su pecado pasado y su fracaso, su sentido de peligro en la muerte de su vieja vida, y su necesidad de esperanza mientras él está ante la puerta de una nueva era en su peregrinaje espiritual."

Wayne E. Oates, <u>El trabajo pastoral en momentos de crisis</u>, en **Simposio de psicología pastoral**, Daniel Tinao, compilador, La Aurora, Bs. As., 1976, p. 34.

## Recursos para la liturgia del culto comunitario

#### Encendemos la segunda vela de adviento

Con Juan el Bautista, que llamaba desde el desierto, exclamamos:

"Preparen el camino del Señor!

Arrepiéntanse, porque el reino de los cielos se ha acercado. "

La Palabra se hizo carne y habitó entre nosotros, y hemos visto su gloria.

Tomado de: Recursos Litúrgicos Adviento- Epifanía 2012-2013 - Conferencia Anual de México

#### Segundo domingo de adviento: De arrepentimientos, búsquedas y nuevos caminos.

Este segundo domingo de adviento nos centramos en nuestras búsquedas. ¿Estamos buscando que el Señor nazca en nuestras vidas y en las vidas de otras personas? ¿Qué nuevos caminos debemos intentar recorrer para dar testimonio en nuestras comunidades, en nuestros barrios, en nuestras ciudades?

Dedicamos un tiempo en este domingo a ponernos en paz con nuestro Dios, pidiéndole que nos ayude a caminar sus caminos.

#### Oración de confesión

Dios, somos criaturas hechas a tu imagen, somos un mundo y una familia. Tratamos de hacer justicia, amar la verdad y caminar humildemente contigo, y sin embargo nos sentimos abrumados y abrumadas, por causa de los prejuicios que nos rodean. Rompe las barreras en nuestras comunidades. Libéranos para eliminar el racismo entre nosotras y nosotros, en nuestra sociedad y en nuestro mundo.

#### 

Tratamos de hacer justicia, amar la bondad y caminar humildemente contigo y sin embargo nos sentimos agotados y agotadas, por la falta de justicia...Transforma nuestros corazones para ser una comunidad justa, contigo como nuestro centro.

### 

Tratamos de hacer justicia, amar la bondad y caminar humildemente contigo. Y sin embargo, es a ti a quien sentimos, caminando con nosotros y con nosotras, soplando nueva vida en nuestras manos y en nuestros corazones.

Muéstranos cuándo hacer justicia, cómo amar la bondad y por dónde caminar, humildemente contigo, Amén.

Tomado de: Oasis de Paz, Recursos para la vida espiritual, Consejo Mundial de Iglesias

#### El Paso del Espíritu

Espíritu de Jesús, dador de vida, muéstranos el camino del Evangelio.

Necesitamos tu guía,

Maestro de la esperanza.

Queremos caminar

en medio de nuestra realidad injusta y dura, despertando brotes de aliento y vida nueva.

Ayúdanos a animar

a todos los que nos rodean,

enséñanos a ayudar

y a sembrar semillas de cambio.

Necesitamos tu compañía.

Maestro del Discernimiento.

No es fácil descubrir los caminos de Dios en estos tiempos.

> Queremos escuchar su llamado, atender sus preferencias,

seguir sus opciones,

construir según su proyecto.

Ayúdanos a mirar el mundo con su mirada.

Danos entendimiento

para comprender su voluntad,

y coraje para ponerla en práctica.

Necesitamos tu aliento,

Maestro de la Oración.

Para seguir los pasos de Jesús hay que estar atentos a su voz.

Para vivir el proyecto del Padre,

hay que estar en escucha permanente.

Nuestro alimento es la Palabra. que no olvidemos su lectura.

Ayúdanos a orar, enséñanos a orar,

muéstranos cómo decir:

Padre, que se haga tu voluntad.

Sostén nuestra esperanza,

nuestro discernimiento.

fortalece nuestra oración.

Espíritu de Jesús, maestro y dador de vida,

aliéntanos, ven pronto a nuestro lado,

camina con nosotros,

fecunda nuestras comunidades.

Necesitamos tu presencia

para dar testimonio

de que otro mundo es posible y necesario.

Aceptamos el desafío, ayúdanos a anticipar

el Reino en medio nuestro.

Marcelo Murúa

## Míranos con buenos ojos

Dios de nuestros padres y de nuestras madres,

Dios de los caminos recorridos y de los senderos por descubrir,

Dios desde siempre y para siempre,

en tiempos violentos e injustos,

en épocas de sociedades excluyentes,

en días de muros y de vallados,

en horas de incertidumbres y desconciertos:

# ¡Haz que volvamos a ser lo que fuimos! ¡Míranos con buenos ojos y estaremos a salvo!

Dios de manos extendidas y de corazón generoso,

Dios de pactos que se renuevan y de gracia sin fin,

Dios cuya justicia lleva a la paz y a la plenitud,

abre los ojos de tu pueblo, para que no sea confundido,

abre los oídos de tus hijos e hijas, para que puedan escucharte,

sensibiliza a quienes te confiesan "Señor" para que puedan hacer tu voluntad.

# ¡Haz que volvamos a ser lo que fuimos! ¡Míranos con buenos ojos y estaremos a salvo!

Dios de Efraín y de Benjamín, de Manasés y de Dina,

Dios de Haniya y Rashida, de Abdul, Hasib y de Mustafá,

Dios de Pedro y de Isabel, de Juana y de Esteban, abraza con compasión a cada hombre y a cada mujer que busca con sinceridad un modo de ser felices, sin perder en la búsqueda su vocación solidaria.

¡Haz que volvamos a ser lo que fuimos! ¡Míranos con buenos ojos y estaremos a salvo!

Dios, en un mundo en el que las ambiciones dominan, en una tierra que va no quiere hacerle espacio a los más débiles. en un ecosistema que sufre a causa del abuso y la sobre explotación, necesitamos que tu rostro resplandezca en medio nuestro:

¡Haz que volvamos a ser lo que fuimos! ¡Míranos con buenos ojos y estaremos a salvo!

Gerardo Oberman - Red Crearte

### Letanía de Invocación para el tiempo de adviento

Ven, Señor, te esperamos, te necesitamos Ven, porque tu mundo, nuestro mundo, llora, tiene dudas, indiferencia.

Ven, que el poder que vende muerte quiere reinar.

Ven, Señor, te esperamos te necesitamos Ven a nuestra vida y pon calma, respuesta, luz, sentido.

Afirma nuestra fe, fortalece nuestra esperanza.

Ven a nuestra vida para que podamos dar vida. Ven, Señor, te esperamos te necesitamos Ven a nuestra comunidad para afirmar el compromiso de ser uno, un solo cuerpo que acompaña, consuela, comparte, que sirve.

Ven, Señor, te esperamos, te necesitamos Joel Eli Padrón

### Invocación

En este día somos testigos de la luz de Cristo con todos los fieles de todo tiempo y lugar: Con Isaías y Jeremías, los profetas de Israel, esperamos la salvación prometida del Señor,

v esperamos la venida que traerá la justicia y la rectitud en la tierra.

La Palabra se hizo carne y habitó entre nosotros, y hemos visto su gloria.

Recursos Litúrgicos Adviento- Epifanía 2012-2013 - Conferencia Anual de México

#### Oración de confesión basada en Mateo 3.1-12

Nos detenemos. Damos la vuelta. Te esperamos, oh Dios. Hemos confiado en nuestra reputación, en nuestros logros, para cubrirnos

Descubre lo que está escondido, Señor.

Pedimos perdón, pero no cambiamos nada.

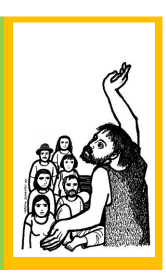
Ayudanos a arrepentirnos verdaderamente, Señor Queremos llevar frutos verdaderos, ser una iglesia que espera tu venida, que está lista para tu venida.

Limpia nuestros corazones, Santo Espíritu.

(confesión silenciosa)

Oigan las buenas nuevas: El hacha ya está lista para cortar los árboles de raíz.

Trae su pala en la mano para separar el trigo de la paja. Dios destruye el poder del pecado en nuestras vidas y barre nuestras culpas. ¡Somos perdonados!



# ¡Somos perdonados, gloria a Dios!

Dios destruyó al pecado y la muerte en Cristo Jesús. Por lo tanto, destruyamos toda enemistad entre nosotros y regocijémonos en la paz de Cristo.

(intercambiamos el saludo de la paz)

Advent Worship Series, Discipleship Ministries, United Methodist Church (Tr. L. D'Angiola)



#### Invocación

Pueblo de Dios, anuncia que el Señor viene, y prepara el camino. *El Señor viene, esperemos con fervor.* 

Regocíjate pueblo de Dios y celebra el don de la salvación.

El Señor viene, esperemos con fe.

Alégrate pueblo de Dios y celebra la vida que hay en ti.

El Señor viene, esperemos con gratitud.

Alaba pueblo de Dios y celebra la alegría del encuentro.

El Señor viene, esperemos en comunión.

Pueblo de Dios escucha la buena noticia, el Señor está naciendo.

El Señor viene, ¡Alegrémonos!

Elizabeth González y Jesús Martínez. Seminario Evangélico de Teología de Matanzas, Cuba

#### Intercesión – adviento

Llega el Señor con su poder a contenernos en sus brazos.

Sí, llega, Señor, a todas las niñas y niños, sobre todo a quienes viven una vida insegura, para encontrar entre tus brazos la vida que trae risas y juegos, llena de canciones y produce alegría en el corazón.

Llega el Señor con su poder a contenernos en sus brazos.

Sí Señor, llega a la vida de hombres y mujeres que viven entre el desencanto y la tristeza. Que tus brazos, Señor, les abra caminos de esperanza, sientan sus manos en tus manos.

Llega el Señor con su poder para tomarnos en sus brazos.

Sí Señor, llega para mostrarnos a tiempo que hay un tiempo nuevo para tu pueblo.

Llega el Señor con su poder a contenernos en sus brazos.

Y descubrir aún en este tiempo el amor, la esperanza, la alegría, porque esperamos el encuentro que llegará como esperadas caricias a cambiar la oscura noche en diáfano día de cielo azul.

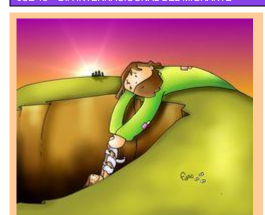
Sí, Señor, llega a nosotros y tómanos en tus brazos. Amén.

Cristina Dinoto

## Himnos y canciones

- → Arropándonos con esperanza Gerardo Oberman Horacio Vivares Red Crearte
- ♣ Canción del caminante (Porque el camino es árido) María Elena Walsh, Argentina CF 321
- ♣ Cuando el pobre nada tiene... José A Olivar y Miguel Manzano, España, 1971 CF 317
- Dios nos ama tanto J. Gattinoni
  - https://cancionerometodista.com/canciones/dios-nos-ama-tanto/
- **Esperanza candombera** Gerardo Oberman H Vivares <a href="https://redcrearte.org.ar/wp-content/uploads/2018/03/Esperanza-Candombera-1.pdf">https://redcrearte.org.ar/wp-content/uploads/2018/03/Esperanza-Candombera-1.pdf</a> **Red Crearte**
- https://cancionerometodista.com/canciones/iglesia-que-sirve-sirve/
   Jesucristo ayer junto a mis abuelos Julián Zini, Argentina CF 209
- ♣ Mi esperanza, Carlos Forteza
  - https://cancionerometodista.com/canciones/mi-esperanza/
- Oh santísimo felicísimo J Daniel Falk, 1768, Alemania Tr Federico Fliedner, 1845, España M folclórica Sicilia, Italia, publ 1794 CF 38
- ♣ Otro mundo es posible Gerardo Oberman, Arg. Horacio Vivares Arg. Red Crearte
- Porfiada esperanza Jorge Daniel ZijlstraArduin Horacio Vivares https://cancionerometodista.com/canciones/porfiada-esperanza/
- ♣ Qué tremendos, decisivos A Cone, 1818-1896 Tr F Pagura Mel galesa anón- CN 234
- Sendas Dios hará Don Moen <a href="http://acordes.lacuerda.net/don\_moen/sendas\_dios\_hara">http://acordes.lacuerda.net/don\_moen/sendas\_dios\_hara</a>
- Villancico de las flores (Este ramito) Skinner Chávez-Melo, Méx 1944-1992 CF 13

# **Diciembre 14, 2025– 3er domingo de Adviento** (Morado) JUE 18 – DÍA INTERNACIOONAL DEL MIGRANTE



Evangelio de Mateo 11.2-11: Juan, que estaba en la cárcel, envía a dos de sus discípulos a que le pregunten a Jesús si él era el que iba a venir o debían esperar a otro. Jesús les responde: vayan y cuenten a Juan lo que han visto y oído... ¿Qué salieron ustedes a ver al desierto? ¡Sí, a un profeta, y mucho más que profeta!

Profeta Isaías 35.1-6, 10: Que el desierto y la soledad florezcan y se llenen de gozo y alegría! Fortalezcan a los débiles, den valor a los cansados, porque entonces los ciegos verán, los sordos oirán, los lisiados saltarán, y los que el Señor ha redimido entrarán a la ciudad con alegría.

**Salmo 146.2, 6-10:** Alabaré al Señor mientras viva. Feliz quien pone su esperanza en el Dios que hizo cielo, tierra y mar. El Señor hace justicia a los oprimidos, da libertad a las presas, levanta a los caídos, sostiene a las huérfanas...

**Carta de Santiago 5.7-10:** Hermanos, hermanas, tengan paciencia hasta la venida del Señor, y manténganse firmes. No se quejen unos de otros, y tomen como ejemplo de sufrimiento y paciencia a los profetas que hablaron en nombre del Señor.

#### Recursos para la predicación

#### • Mateo 11.2-11 - Presentación de Samuel Almada

#### Análisis

Esta unidad literaria forma parte de una sección narrativa del Evangelio (capítulos 11 y 12) que alude frecuentemente al Reino de los Cielos y sus misterios. Se puede dividir en dos partes. La primera parte (v 2-6) da cuenta de la pregunta que Juan el Bautista, estando en la cárcel, manda a hacer a Jesús. La segunda parte (v 7-11) se ocupa del testimonio de Jesús sobre Juan el Bautista.

Según Mt 4.12 después que Juan el Bautista fue encarcelado por Herodes Antipas, Jesús se retiró a la región de Galilea donde comenzó ministerio. Entonces Juan, que había escuchado hablar de las obras de *Cristo*, mandó a sus discípulos a preguntarle si era verdaderamente él quien había de venir o debían esperar aun a otro (vv. 2-3). Ya el título de Cristo (Mesías salvador) que Juan le atribuye a Jesús nos ofrece una pista para comprender sus reservas y su interés en clarificar la situación a través del testimonio del mismo Jesús. Aún pensando que Juan haya recibido la buena información sobre las obras de Jesús, estas probablemente no coincidían con la expectativa que él y gran parte del pueblo judío tenía, de ahí la validez de la pregunta.

Jesús no responde directamente, sino que remite a sus obras utilizando palabras del profeta Isaías (v. 5): *los ciegos ven y los cojos andan, los leprosos quedan limpios y los sordos oyen, los muertos resucitan y se anuncia a los pobres la Buena Nueva* (ver Isaías 26.19; 29.18-19; 35.5-6; 61.1). Esta realidad de la actuación de Jesús tampoco concuerda con los rasgos que Juan había destacado sobre él en su predicación: "el más fuerte", "el que realiza el bautismo de fuego", "el juez severo que iba a separar la paja del trigo" (Mt 3.11-12). Posiblemente esta situación produjo algún desconcierto en Juan y también en muchos, lo cual a su vez podría llevar a considerar a Jesús como un fraude o motivo de escándalo; la bienaventuranza del versículo 6 pareciera justificar esta hipótesis.

La segunda parte de la unidad (v 7-11) presenta el testimonio de Jesús sobre Juan el Bautista que se prolonga en los versículos 12-15 y 16-19. Si en Mt 3.11-12 es Juan quien da testimonio de Jesús, aquí es Jesús quien da testimonio sobre su precursor destacando su perfil profético y su significado dentro del plan de salvación. Para esto Jesús expone ante la gente tres preguntas acerca de Juan y una cita de cumplimiento del profeta Malaquías.

Las dos primeras preguntas presentan dos rasgos que se oponen y al mismo tiempo destacan el perfil principal que se introduce con la tercera pregunta. El motivo de *la caña agitada por el viento* (v. 7) tiene afinidad con el contexto desértico de los lugares donde predicaba Juan y podría

interpretarse como algo irrelevante o que pasa desapercibido. Por otro lado, el motivo de un hombre noble elegantemente vestido (v. 8) sería algo exótico en el desierto y llamaría la atención. Pues bien, para Jesús Juan no está representado en ninguno de estos dos motivos. En la opinión de la gente, Juan era un profeta y es lo que confirma Jesús con su propia opinión (v. 9). Pero para Jesús Juan era aun más que un profeta; de acuerdo a la profecía de Malaquías 3.1 él es el mensajero que irá delante preparando el camino (v. 10), el precursor del Señor y del Reino de los Cielos, quien está ayudando a alumbrar la nueva era que está comenzando.

Al final, en el v. 11, Jesús expone una paradoja concerniente a la persona de Juan. Luego de haberlo considerado profeta, más que profeta, precursor y el *mayor de los nacidos de mujer* (v. 11a), dice que el más pequeño en el Reino de los Cielos es mayor que él. En primer lugar esto significa que hay un salto cualitativo entre el Reino de los Cielos anunciado y el antiguo orden. Juan, pese a su ética rigurosa y su actuación destacada en la obra de redención, no pertenece ya a esta época que llegó con la venida de Jesús (esto recuerda otra paradoja notable referida a la vida de Moisés, que habiendo sido líder indiscutible de la liberación del pueblo de Dios, guía en el desierto, mediador y profeta, finalmente no pudo entrar a la tierra prometida, Dt 32.48-52).

#### Reflexión

El Evangelio de Mateo se hace eco de una tradición importante en el judaísmo sobre la *venida y* espera del profeta Elías, y en la opinión de Jesús, según Mateo, Juan el Bautista era el Elías que iba a venir (Mt 11.14 y 17.11-13).

En Mt 11.2-11 tenemos pues dos venidas y dos esperas que convergen en un proyecto: el Reino de los Cielos. De esta manera los ministerios del precursor y del que viene después de él están relacionados estrechamente y son complementarios.

El perfil de Elías que se aplica a Juan (Mt 11.10) es el que se describe en la profecía de Malaquías (ver Ml 3.1 y 3.23) como *el precursor*; mientras que a Jesús se aplican los rasgos del Elías histórico (1 Reyes 17-22) tomados de la profecía de Isaías (Mt 11.5): *el que cura y hace maravillas*. En definitiva en Mt 11.2-11 se destaca el *ministerio profético* del que viene; aquí Jesús no aparece como Mesías.

En tiempos de Adviento Juan también es un modelo de espera activa de la venida del Señor. Con el Salmo 146.4-9 esperamos en el Dios creador de los cielos y la tierra, que hace justicia a los oprimidos, cura a los enfermos y fortalece a los débiles. El canto exultante de María (Lc 1.47-55) nos moviliza a confiar y comprometernos con el proyecto de justicia y vida que Dios nos propone. Santiago 5.7-10 nos exhorta a esperar la venida del Señor con paciencia, imitando a los sufridos profetas.

Samuel Almada, en los **Encuentros Exegéticos Homiléticos** del ISEDET, Encuentro 21, diciembre de 2001.

## • Isaías 35.1-6, 10 - Presentación de Samuel Almada

Isaías 35 es un oráculo poético que anticipa el futuro glorioso de Sión y la marcha triunfante de regreso de los desterrados hacia Jerusalén, en un clima de fiesta y máxima alegría.

La yuxtaposición de oráculos es un recurso bastante frecuente que invierte el sentido del juicio y sus consecuencias. Es una manera de interpretar y elaborar el estado de depresión de un pueblo que ha pasado por un gran desastre, con el fin de devolverle la confianza y la posibilidad de creer en un nuevo comienzo.

En todo caso, el anuncio de castigo a los culpables es una buena noticia para las víctimas de los atropellos, y el quebrar la impunidad una condición básica para recuperar la memoria histórica y reconstruir un nuevo proyecto propio.

Isaías 35 es un oráculo cargado de futuro y destinado a entusiasmar a los judaítas desterrados para que retornen a Jerusalén, y lo hace de una manera muy original. Lo que había quedado como un desierto o sequedal luego de la devastación, ahora florece profusamente, se alegra y da gritos de júbilo (v. 1-2).

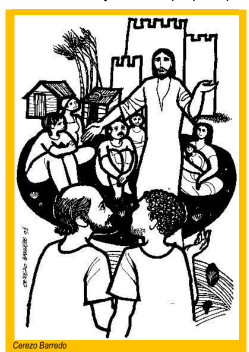
El poeta aplica a la tierra y a la naturaleza los sentimientos de la gente; y a un cambio en el estado de ánimo del pueblo corresponderá también una transformación de la tierra; aunque deja en suspenso hasta el final el sujeto real de estos gestos (v. 10).

Los versículos 3-4 interrumpen el discurso en tercera persona con una exhortación a los destinatarios (que todavía no están identificados), para que se fortalezcan, se animen y tengan confianza, porque es inminente la llegada de "su Dios". El Dios que viene se define como vengador en clara alusión al oráculo anterior (ver 34:8); sin embargo para los destinatarios del mensaje, Yavé se presenta como el que los salva (v. 4b).

Los versículos 5-6a describen el efecto inmediato de la acción salvadora de Yavé a favor de los ciegos, sordos y cojos. Aquí no se está hablando de milagros de curación, sino que es una manera metafórica de referirse a los desterrados y cautivos que serán liberados. Aquellos no solamente serán beneficiarios de la acción de Dios, sino que ellos mismos serán los sujetos que expresen la alegría de la liberación (6a).

El versículo 6 retoma el motivo de la transformación del desierto que aparece en los versículos 1-2; pero aquí se agrega el tema del agua que es por naturaleza fuente de vida, que transforma el sequedal en un lugar fértil.

Isaías 35 cierra toda la sección de oráculos de 1-34, y es un canto de esperanza que invita a celebrar por anticipado la alegría de la liberación que se anuncia principalmente en el Segundo Isaías (40-55). Los capítulos 36-39 enfocan aspectos significativos de la actuación del profeta Isaías en relación con el reinado de Ezequías, a través de lo cual se da continuación a los grandes temas de 1-35 y también prepara para el mensaje novedoso de 40:1 en adelante.



# Sugerencias homiléticas

Una de las claves para la lectura de Is 35 pasa por interpretar quiénes son hoy los que serán fortalecidos en su situación de debilidad, quiénes recuperarán la confianza perdida, quiénes lograrán superar el temor y las vacilaciones, quiénes serán rescatados y volverán a su tierra entre aclamaciones y cánticos de gran alegría. ¿Dónde nos ubicamos nosotros como lectores? ¿Cómo relacionarlo con la situación y el ministerio de las iglesias?

Otra línea de lectura podría ser la correlación entre los estados reales y anímicos de la gente, y la situación de la tierra y del medio ambiente de pertenencia. En el texto, la situación de la tierra (devastación o florecimiento) refleja el estado de los pueblos que pertenecen a la misma.

En fin, ¿cómo se puede transformar una situación de desgracia en un clima de fiesta y alegría permanente? ¿Es esto posible o expresa simplemente un deseo?

Samuel Almada, en el **Encuentro Exegético-Homilético** 57, ISEDET, diciembre de 2004. Extracto-resumen de GB

#### • Salmo 146 – Presentación de Enzo Cortese y Silvestre Pongutá

Comienzan los salmos que los LXX atribuyen a Hageo y Zacarías, los dos profetas del comienzo de la restauración después del exilio. La introducción (1s) lo hace parecer un himno individual. Quizá sea un efecto redaccional parecido al salmo anterior. Pero enseguida se hace una invitación a la comunidad (3s) a no pensar en el hombre. Las motivaciones de la alabanza son sorprendentes: es una lista de 9 casos de pobreza humana(3 en cada verso) favorecida por Dios (7ss), desde los oprimidos a las viudas. La lista, como si no fuera suficiente, se completará al comienzo del siguiente salmo. La conclusión (10) vuelve a tomar el tema de la realeza divina del salmo anterior y se dirige a Sion, tema del siguiente.

## <u>Universalismo</u>

Pero lo que más sorprende es 146.5. la singular descripción de Dios como 'El Ya'qob (con el antiguo nombre de Dios, 'El, no el título clásico 'Elohe), a quien se mira en espera, parece tener en cuenta Sal 24.5 e ls 55.5). La bienaventuranza parece dirigida aquí a los no hebreos que, volviéndose al antiguo Israel. Aguardan la salvación de Dios, según el espíritu Dt-Is más genuino. Si es así, las diversas categorías de pobres son ciertamente las de Israel con la esperanza de ser también ellos ayudados. Es así, con la gracia para los pobres (para los oprimidos se habla por la

penúltima vez de *mishpat*, después hablará el tardío 149.9 en sentido nacionalista; en 147.19s el plural designa las leyes de Israel), como se establece el reino de Dios en el mundo. Y son sobre todo los pobres, los únicos mencionados en el templo de la gloria (146.8 incluye los justos y el tardío 149 habla de los piadosos, *jasidim*), los primeros invitados a esta plegaria.

#### Lectura cristiana

Vienen a la mente las palabras del diácono Lorenzo (años 225-258), que muestra a los ávidos emisarios del gobierno imperial cuáles son los tesoros de la Iglesia: los pobres, respuesta que le cuesta la tortura y la muerte. Y surge la pregunta: ¿qué pasa hoy con el dicho y el programa del Concilio Vaticano II: la opción por los pobres o la Iglesia de los pobres?

Enzo Cortese y Silvestre Pongutá, biblistas católicos italiano y colombiano, en <u>Salmos</u>, **Comentario Bíblico Latinoamericano**, Verbo Divino, España, 2007.

# • Introducción a Santiago y texto del día — Presentación de Armando J. Levoratti

# La parenesis cristiana

Entre las características más fundamentales de la predicación cristiana está la de unir la exposición doctrinal y la exhortación pastoral. El cristianismo no es una teoría o una gnosis, sino una fe y una vida consecuente con la fe que se profesa.

En la predicación de Jesús, el llamado a la conversión (la invitación a emprender una vida nueva) está en el corazón mismo de su anuncio sobre la cercanía del reino de Dios (Mc 1.15).

En los Hechos de los Apóstoles, la proclamación del kerygma suscita de inmediato la pregunta: ¿Qué debemos hacer? Y todo el libro siguiente expresa la práctica y el testimonio de las primeras comunidades cristianas.

En los escritos joánicos, quien escucha la palabra y cree en él ha pasado de la muerte a la vida (Jn 5.24-25), aunque todavía no se ha manifestado lo que será en el futuro (1 Jn 3.2). Por tanto, la existencia cristiana se desarrolla entre un "ya" y un "todavía no" que se describe notablemente con la imagen de la vida: para que el sarmiento permanezca unido a la vid, tiene que dar fruto; pero, al mismo tiempo, no puede dar fruto si no está unido a la vid (Jn 15.24).

En las cartas paulinas se vuelve a encontrar la misma dialéctica. Para Pablo, quien ha sido justificado por la fe *en el Dios que hace revivir a los muertos y llama a la existencia a lo que no existe* (Rom 4.17) es ya una *nueva criatura* (2 Cor 5.17) y ha sido alcanzado por Cristo. Sin embargo, aún no ha llegado a la meta, de manera que tiene que proseguir su carrera hasta el final (Flp3.12-14). Por eso, Pablo nunca separa el indicativo del imperativo: *si vivimos gracias al Espíritu, caminemos también según el Espíritu* (Gál 5.22). Y el imperativo de Rom 6.12: *que el pecado no reine en sus cuerpos mortales*, es la exigencia que brota de una gracia en la que el cristiano ya está sólidamente establecido (Rom 6.14).

A la luz de estos testimonios resulta evidente que la auténtica fe cristiana no introduce a la persona creyente en un estado de inmovilidad al margen de la historia, ni se identifica con ciertas formas de exaltación religiosa que eximen de la responsabilidad de tomar en serio la tierra. Para decirlo a la manera de Kierkegaard, en el plano de la fe se accede a la verdad en la medida en que uno se compromete y da testimonio de ella, transformando la propia vida de acuerdo a sus exigencias.

Esto no es volver a las "obras de la ley" en detrimento de la gracia, sino reconocer con humildad y gratitud que el amor de Dios ha sido derramado en nuestros corazones por el Espíritu Santo que se no ha dado (Rom 5.5) y que el fruto del Espíritu es amor, alegría y paz, magnanimidad, afabilidad, bondad y confianza, mansedumbre y temperancia (Gál 5.22-23).

A partir de estos presupuestos, se puede afirmar que la parénesis es una forma de discurso que tiene por objeto persuadir, es decir, impulsar a la práctica del bien no forzada, sino espontáneamente (1 Ped 5.2). Pero el imperativo parenético se distingue del imperativo formulado en la ley. La ley se impone con fuerza obligatoria sin referirse a las condiciones subjetivas de quienes están obligados a cumplirla. La parénesis habla al corazón y trata de suscitar una respuesta afectiva y una adhesión gozosa e incluso racional. De ahí que la exhortación aparezca siempre fundamentada en un motivo teológico, que establece un nexo entre el indicativo y el imperativo.

#### La carta de Santiago

La llamada "carta de Santiago" pertenece exclusivamente al género parenético. Dentro del NT es la expresión más característica de esa forma literaria, ya que en solo 108 versículos contiene 54 imperativos. No se trata, por tanto, de una exposición doctrinal, sino de una exhortación apremiante y de una interpelación. La predicación brota de la preocupación pastoral por la persona de los destinatarios, ruega más bien que exige, trata de reconfortar, estimular o consolar, y no habla con la voz de la ley, sino que es un llamado insistente a los hermanos que son miembros de la misma familia de Dios y que están unidos por una misma fe y un mismo amor.

En la carta de Santiago no resulta fácil discernir el fundamento y la motivación de la ética, a diferencia de otros escritos del NT, especialmente de Pablo, donde cada artículo del kerygma tiene su correspondiente exigencia moral, de manera que las exhortaciones a la práctica de la vida cristiana son "otra versión" del mensaje salvífico. Santiago no tiene ninguna referencia explícita a la muerte y resurrección de Cristo. Es por demás sorprendente que el nombre de Jesús aparezca dos veces solamente (1.1; 2.1) y este hecho ha inducido a pensar que se trata de un escrito originariamente judeohelenístico, cristianizado más tarde mediante la inclusión del nombre de Jesucristo.

Finalmente digamos que el autor de la carta protesta enérgicamente contra un cristianismo de tendencia quietista, meramente verbal, que se considere eximido de llevar a la práctica las exigencias de la fe. Pero esto no quiere decir que la carta esté dominada por la idea del esfuerzo y el mérito, o que el autor ignore que los cristianos son los receptores de una dádiva (cf 1.17). Solo que estos temas están apenas esbozados y no se proponen insistentemente como fundamento de la ética cristiana.

#### • Santiago 5.7-10 - Presentación de Armando J. Levoratti

En la última parte de la carta, Sant se dirige de nuevo a los cristianos y cristianas para exhortarles a la perseverancia y a la oración ante la inminente venida del Señor. Perseverancia y oración son dos temas frecuentes en la parénesis escatológica de la iglesia primitiva, ya que describen la actitud `propia del pueblo cristiano en el tiempo que precede a la parusía (1 Tes 5.1-11, 17-18; cf Mc 13.33-37).

La palabra "parusía", tomada del griego (en latín *adventus*), designaba en el mundo helenista la presencia o llegada de alguien. Pero desde los tiempos de los ptolomeos (soberanos griegos de Egipto desde el 323 aC) asumió un significado más técnico y pasó a designar la solemne visita del monarca a una ciudad. El rey era recibido en un ambiente festivo, con ceremonias espléndidas, elogios al soberano, reparto de víveres, reparación de caminos, nuevas construcciones y acuñación de monedas conmemorativas.

Al hablar de la parusía del Hijo del hombre, los autores del NT no podían prescindir de esa connotación festiva, confirmada además con el empleo de expresiones alusivas, como la corona de gloria (Sant 1.2).

Santiago exhorta a aguardar con paciencia la venida del Señor. La palabra *makrothimía* ('paciencia', o mejor 'perseverancia') es todo lo contrario de la pura pasividad y está hecha a la medida de la paciencia que tiene Dios con los seres humanos. Luego el autor aclara con una breve parábola cuál debe ser la conducta de los que esperan la parusía del Señor. El agricultor sabe que en condiciones normales recogerá una buena cosecha, pero sabe también que el fruto madurará a su tiempo.

No está en su poder ni acelerar la maduración ni anticipar la cosecha. Mientras que él se concentra en sus propias tareas, deja a Dios el cuidado de hacer que la cosecha madure. Del mismo modo, los cristianos que esperan la venida del Señor deben recordar que el Señor del tiempo es Dios y no ellos. Los negociantes de 4.13-17 ocupaban su tiempo en planificar y hacer inversiones; a los ricos de 5.1-6 solo les importaba acumular cada vez más dinero. El cristiano vive su propio tiempo con la esperanza puesta en Dios, que se toma el tiempo debido para dar cumplimiento a sus promesas.

El campesino no se impacienta porque tiene presente la totalidad del proceso que culminará en la cosecha. Esta perspectiva de largo aliento le indica cuál debe ser su conducta. Para el cristiano, esa convicción debe fundarse en la palabra de verdad por la que el Padre nos ha engendrado

(1.18) y sentirse estimulada por los ejemplos que propone la Escritura: la constante espera de los profetas que hablaron en nombre del Señor y la paciencia de Job en la adversidad, que mereció una justa recompensa de parte de Dios.

Armando J. Levoratti, biblista católico argentino, 1933-2016, <u>Carta de Santiago</u>, en **Comentario Bíblico Latinoamericano**, Estella, España, 2003.

# Recursos para la acción pastoral

## Pastoral penitenciaria

La cárcel o prisión es una "institución total" (como el hospital psiquiátrico) creada para asegurar la custodia de individuos acusados o culpables de haber violado el código penal. El encarcelado, que pierde su libertad por medio de una barrera, vive separado del trabajo, la familia y la diversión.

La cárcel de adultos se diferencia del reformatorio para delincuentes menores, porque es cerrada, tiene guardianes o carceleros y una disciplina rígida, mientras que el reformatorio es abierto, está a cargo de educadores y se basa en la confianza. En la realidad, sin embargo, ni en la cárcel se reeducan los reclusos ni el reformatorio se educan los jóvenes delincuentes. Difícilmente es la cárcel una institución de tratamiento para "lograr la reeducación y la reinserción social de los sentenciados a penas y medidas penales privativas de libertad", como dice la Ley orgánica de prisiones de 1979 en España.

(Agreguemos nosotros desde la Argentina, que el problema se agudiza por la enorme cantidad de presidiarios sin sentencia durante largos años, por la lentitud e ineficacia del sistema judicial, o directamente por el peso del prejuicio social sobre los "condenados sin condena").

Por otra parte, dado el número insuficiente de cárceles y la inadecuada edificación de algunas, alejadas a veces del entorno familiar del recluso, se añaden otras dificultades a la pena de privación de libertad. Especialmente grave es el hacinamiento que se produce en muchas prisiones. La Comisión Episcopal de Pastoral Social (de nuevo, española) sobre las prisiones se afirma que éstas "dan la impresión de ser un almacén de seres despersonalizados. La prisión destruye los valores más ricos de la persona humana, y se convierte en enclave de alienación cuando no de violencia, soledad, vagancia, incomprensión y amoralidad o inmoralidad".

Esta situación penitenciaria exige una respuesta de la iglesia a través de una pastoral adecuada a este campo. En primer lugar, hay que exigir a los poderes públicos un tratamiento más justo y humano del problema carcelario. En segundo lugar, la sociedad debe contribuir, a través de instituciones adecuadas, a conseguir lo que el poder coactivo del estado no logra: ayuda a los excarcelados, sensibilidad con las justas exigencias de los presos, solidaridad con las víctimas de la delincuencia y fomento de una información veraz sobre las prisiones.

Recordemos que "la libertad a los cautivos" (Lc 4.18) pertenece a la entraña de la buena nueva o evangelio de Jesús. Tres actitudes ha de tener el cristiano con los presos: perdón, confianza y amor. Para concretar estas actitudes básicas, es necesario potenciar un adecuado voluntariado cristiano de cara a las prisiones, formada por profesionales cercanos al mundo carcelario, asistentes sociales, visitadores de presos, etc., que ayuden en las tareas carcelarias a los capellanes y capellanas, permanentes servidores y servidoras en este campo. Dentro del centro penitenciario cabe destacar la importancia del servicio litúrgico participativo, la reflexión de la palabra y la asistencia ética y espiritual. Fuera del recinto penitenciario, se destacan las asistencias de tipo familiar, jurídica y poscarcelaria.

Casiano Floristán, 1926-2006, en Diccionario abreviado de pastoral, Verbo Divino, Estella, España, 1999.

• ¿Paciencia o impaciencia? "Santiago exhorta a aguardar con paciencia la venida del Señor. La palabra makrothimía ('paciencia', o mejor 'perseverancia') es todo lo contrario de la pura pasividad y está hecha a la medida de la paciencia que tiene Dios con los seres humanos. Luego el autor aclara con una breve parábola cuál debe ser la conducta de los que esperan la parusía del Señor. El agricultor sabe que en condiciones normales recogerá una buena cosecha, peros sabe también que el fruto madurará a su tiempo.

"No está en su poder ni acelerar la maduración ni anticipar la cosecha. Mientras que él se concentra en sus propias tareas, deja a Dios el cuidado de hacer que la cosecha madure. Del

mismo modo, los cristianos que esperan la venida del Señor deben recordar que el Señor del tiempo es Dios y no ellos."

Armando J. Levoratti, Carta de Santiago, en Comentario Bíblico Latinoamericano, Estella, España, 2003.

• El estrés. Cierta cantidad de estrés es natural y saludable. Es lo que nos mantiene en la lucha. La clave está en percibir cuándo el estrés está ayudando y cuándo está perjudicando, y hacer algo al respecto cuando nos está perjudicando. Si usted se está sintiendo con estrés, sepa que no está solo. En un día o en otro, todos quedan estresados. Por eso, respire hondo y descanse. Hay cosas que usted puede hacer para ayudarse, y usted está en buena compañía: ¡Hasta Jesús sintió estrés!

"Tengo que pasar por una terrible prueba, y ¡cómo sufro hasta que se lleve a cabo!" (Lucas 12.50).

Daniel D. Grippo, ¿Qué faria Jesus para superar o estresse?, Paulus, 2001, Sao Paulo, Brasil.

#### Orientaciones para la liturgia del culto comunitario

- Este tercer domingo proponemos encender nuestra vela de adviento pensando en la promesa. Esa promesa de Dios que se hace realidad tangible en nuestra vida, porque nosotros también, como los discípulos de Juan, podemos contar lo que hemos visto y oído, los testimonios de la promesa de Dios que se cumple en nuestra vida personal y en nuestra vida comunitaria, al tiempo que creemos en la promesa de su Reino hecho realidad entre nosotros. Y dedicamos un tiempo a la confesión, pidiéndole a Dios que nos libere para ver, oír, movernos abrazar y anunciar el camino de su Reino en este mundo
- Tercer domingo de adviento: De promesas, realidades y testimonios
   Este tercer domingo de adviento el énfasis es en la afirmación de fe: Somos testigos del accionar de nuestro Dios en favor de su pueblo, de las promesas que cumple, y de las señales que anticipan su Reino entre nosotras y nosotros.
- Encendido de la tercera vela de adviento

El Espíritu del Señor está sobre nosotros.

Vengamos, regocijémonos en el Señor.

Demos gracias a aquel que ama la justicia, quien nos renueva en amor y perdón.

Alabamos al Señor que siempre es fiel con su pueblo.

Encendamos la vela de la promesa.

#### • Declaración de fe

Creemos en un Dios de gracia y generosidad, un Dios que no se contenta con existir aislado de las experiencias comunes de la vida, sino que nos mostró en Jesús de Nazareth cómo es el verdadero amor humano.

Creemos en un Dios de justicia y de paz verdadera, un Dios que no se contenta con lugares religiosos comunes ni con respuestas pasivas a las grandes preguntas.

Y creemos en un Dios de libertad, un Dios que no se contenta con la creencia, el rito y el ritual si no tienen como resultado la vista para quienes no ven, la libertad para quienes están en prisión y el alimento para quienes tienen hambre. Amén.

Tomado de: Oasis de Paz, Recursos para la vida espiritual, Consejo Mundial de Iglesias

#### Oración

Señor, tú eres digno de ser alabado. Tú prometes la Justicia y la Paz, alivio y esperanza a la toda la humanidad.

Abres tus brazos y nos abrazas a través de tu Hijo Jesucristo,

Dios Encarnado, tu obsequio a un mundo caído y roto.

Tú has hecho grandes cosas por nosotros y nosotros nos regocijamos en tu salvación. Amén.

33

Recursos Litúrgicos Adviento- Epifanía 2012-2013 Conferencia Anual de México

## Oración de confesión

Con los discípulos de Juan, ahora vemos quién eres y vemos quiénes somos, y lo que hemos hecho.

Hemos dejado al ciego entre los ciegos, y al sordo entre los sordos.

Hemos hecho la vida más difícil para los que tienen dificultades para movilizarse.

Hemos creado más leprosos, y limpiado sólo a unos pocos.

Hemos enviado a más y más personas a una muerte segura.

Y los pobres escuchan malas noticias de nuestros labios.

Ten misericordia. Perdónanos.

Libéranos para ver, oír, movernos, abrazar y anunciar el camino que tu reino está abriendo en este mundo. Amén.

(meditación silenciosa)

Jesús envió a aquellos que dudaban y se desanimaban como evangelistas. Somos perdonados. Dios nos restaura y nos brinda la palabra de Shalom para ofrecernos unos a otros. La paz de Dios está con nosotros, compartámosla.

Advent Worship Series, Discipleship Ministries, United Methodist Church (Tr. L. D'Angiola)

### • Prefacio eucarístico

Bendito seas, Señor Jesucristo, porque nos mostraste el camino de la salvación, donde... Los que cegamos son nuestros visionarios,

Y los que paralizamos se mueven libremente.

Los que dejamos de lado son el centro de nuestra comunidad.

Los que callamos hasta que no pudieran hacerse oír se regocijan de encontrar que se cumplen sus dichos.

Los que enviamos a la muerte rompen los lazos de muerte.

Y los que llamamos pobres son fuente de vida para todos. Bendito sea tu nombre por siempre.

Bendito seas, porque te ofreciste a nosotros como a los primeros discípulos, en pan y en vino, por los que diste gracias al Padre, pan, tu cuerpo, vino, el nuevo pacto en tu sangre, y nos pediste que te recordáramos cada vez que lo compartíamos.

Recordamos tu muerte, proclamamos tu resurrección y esperamos tu venida en gloria. Ven, Señor Jesús.

Advent Worship Series, Discipleship Ministries, United Methodist Church (Tr. L. D'Angiola

#### • Que en este tiempo de Adviento

Que en este tiempo de Adviento, donde el aire se hace melodía angelical, el cielo parece abierto y las estrellas iluminan más que siempre, Dios te bendiga para que, al abrir el corazón, te encuentres con los nombres de quienes amas y te aman y así dar gracias por tanto amor...

Te bendiga en el camino, preparando tus brazos para abrazar y tus manos para sostener con quienes te cruces. Dios te bendiga con la ternura de su gracia, como al niño del pesebre, desde lo pequeño. Que la tierra que caminas animen a tus pies, y fortalezca tus brazos; y llene tus oídos de música y sientas que te envuelven dulces perfumes.

Que los cielos llenen tu alma de ternura, tus ojos de luz, tu corazón de alegría y entonen tus labios una canción. Amén.

Cristina Dinoto

#### Que Dios te bendiga

Que Dios te bendiga para ser respuesta de su amor en esta Navidad y siempre. Que el soplo de su Espíritu te impregne fuerzas para sostener a los desanimados. Que tus palabras salgan del corazón y se abran camino buscando paz con justicia; Y que, con tu canto de alegría porque el Salvador nació, puedas hacer feliz la Navidad de quienes no se sienten felices. Amén

Cristina Dinoto

#### Himnos y canciones

- 🖊 ¡Arriba los corazones! O Catena, 1920-1986 Argentina Música folklórica argentina CF 4
- Gracias por Belén Bo Williams, USA Tr P Sosa, Arg CF 32
- **El mensaje que hoy proclamamos –** E. Torreglosa, Colombia https://cancionerometodista.com/canciones/el-mensaje-que-hoy-proclamamos/
- Las manos de tus hijos Gerardo Oberman y Horacio Vivares, Argentina https://www.youtube.com/watch?v=rwyAZJxuCnc Red Crearte
- Muchos resplandores A Frostenson, Suec Tr P Sosa –O Widerstrand, Sue CF 252
- Noche anunciada Félix Luna, Arg, 1964 Ariel Ramírez, 1964 CF 21
- Oh, preparad con gozo el corazón V Thilo Melodía anterior a la Reforma CN 51
- Que esta iglesia sea un árbol P. Sosa, Argentina https://cancionerometodista.com/canciones/que-esta-iglesia-sea-un-arbol/
- Quiero un canto que diga (Vaya el canto) María Bigarella, Arg Claudio Tripputi, Arg CF 165
- Romanos 10.15 ¡Cuán hermosos son! M. Meneghetti, Brasil /Uruguay https://cancionerometodista.com/canciones/romanos-1015-cuan-hermosos-son/
- **♣ Salmo 145 –** J. Gattinoni, Argentina <a href="https://cancionerometodista.com/canciones/salmo-145/">https://cancionerometodista.com/canciones/salmo-145/</a>
- Legion Si fui motivo de dolor Battersby, USA Tr S Menéndez Pablo Sosa, Arg CF 114
- un poco después del presente Meincke Brasil. Tr: Sosa Reinhardt y Gottinari CF 330 🖶
- Vayan y cuenten I. Simeone, H. Cardozo, Uruguay https://cancionerometodista.com/canciones/vayan-y-cuenten/
- Venid, pastorcillos O Catena, 1920-1986 Arg (Adapt) Villancico argentino CF 19

# **Diciembre 21, 2025 – 4to domingo de Adviento** (Morado) DOM 21 – COMIENZA EL VERANO + JUE 25 - NAVIDAD



Evangelio de Mateo 1.18-25: José, hijo de David, no tengas miedo de recibir a María, tu novia prometida: su hijo ha sido concebido por el Espíritu Santo. Ella tendrá un hijo al que llamarás Jesús-Salvador– porque él salvará a su pueblo de sus pecados; o también Emanuel –Dios con nosotros–. Y ella dio a luz a su hijo...

**Profeta Isaías 7.10-14:** Ajaz, rey de Judá, se niega a pedirle una señal a Dios sobre su protección por la Jerusalén sitiada. De todos modos, el Señor se dispone a darles una señal: la joven está encinta y va a tener un hijo, y le pondrá por nombre Emanuel.

**Salmo 80.3-7:** Oh Dios, ¡restáuranos! ¡Míranos con buenos ojos y estaremos a salvo! ¿Hasta cuándo estarás enojado con la oración de tu pueblo?

**Carta a los Romanos 1.1-7:** Los saluda Pablo, siervo de Jesucristo, llamado por Dios y apartado para el evangelio ya prometido en las Escrituras, a ustedes, llamados y llamadas a ser de Jesucristo y a formar parte del pueblo santo.

## Recursos para la predicación

#### • Mateo 1.18-25 — Presentación de Samuel Almada

#### Análisis

Mateo 1.18-25 pertenece a la parte inicial del Evangelio que trata sobre el nacimiento e infancia de Jesús (Mt 1-2). El tema central de la perícopa es el anuncio del ángel sobre el nacimiento de Jesús y su significado (vv. 20-21), algo que ya se encuentra anticipado en 18b. Este núcleo del relato se complementa con la cita de cumplimiento de Isaías 7.14 acerca del Emmanuel ("Dioscon-nosotros") en el versículo 23.

Luego los principales aspectos que están en un segundo plano son *la rectitud y la obediencia* de José (vv. 19 y 24) y las circunstancias sobre la concepción virginal de Jesús (vv. 18; 20b; 23a; 25a).

El v 18 comienza la narración describiendo la relación de María con José, en ocasión de su embarazo. Estar "desposados" implicaba un compromiso formal y jurídico que, al igual que el matrimonio, solo podía disolverse mediante un acta de divorcio, que es lo que pensaba hacer José

de manera discreta según el v 19b. Por otro lado, los desposados normalmente vivían en la casa de sus padres y no mantenían relaciones sexuales, era una etapa previa y de preparación para el matrimonio.

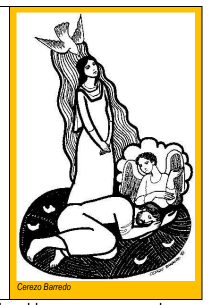
El v. 19 pone el foco del relato en José a quien también le habla el ángel en los versículos siguientes (20-21). Esto concuerda con la opción que sigue la tradición del evangelista para establecer la línea genealógica de Jesús a través de José, hijo de David (Mt 1.16.20). Aquí se puede comparar con la tradición de Lucas que pone el foco casi exclusivamente en María, a quien el ángel anuncia el nacimiento de Jesús (Lc 1.26-38).

La pregunta aquí es si José sabía o no que el embarazo de María era por obra del Espíritu Santo antes de que el ángel le avisara, pues esto podría reflejar diferentes motivaciones de José para repudiar a su mujer. Las dos opciones pondrían igualmente a José en una situación difícil; si no sabía quizás podría haber sospechado el adulterio de María; y si sabía tal vez tendría temor de estar con una persona que había tenido contacto con el Espíritu Santo. De cualquier forma, José estaba decidido en repudiar a María, pero resolvió hacerlo en secreto para no ponerla en evidencia y armar un escándalo público. El texto destaca la rectitud de José en que quiso proteger a María, pues era ella seguramente la que llevaría la peor parte en un proceso de este tipo.

El mensaje del ángel (vv. 20-21), luego de prevenir a José en sueños para que tome a su prometida y reconozca al hijo que está por nacer, tiene como objetivo la imposición del nombre al niño. La etimología del nombre de *Jesús* que se presenta aquí responde al significado en su forma hebrea (*yehoshua*) que quiere decir "Yavé Salva". La idea de un Mesías salvador de su pueblo era bastante difundida en el judaísmo, pero Mateo también tiene un interés especial en el *perdón de pecados* que se concede por medio de Jesús y se hace efectivo en la comunidad (ver Mt 9.6 y 26.28).

Los v 22-23 remiten a la palabra profética sobre un niño que estaba por nacer y al cual le pondrían por nombre Emmanuel, que en hebreo significa "Dios-con-nosotros" (Isaías 7.14). Cabe recordar que desde muy antiguo estaba la idea en el judaísmo de que la realización de la palabra profética era uno de los criterios de autenticidad de la misión del profeta (ver Dt 18.20-22); pero ahora esto también funciona en el sentido inverso, como Isaías era considerado un verdadero profeta, a través de su oráculo se avala también la misión de Jesús a quien se aplica. Por eso también está tan difundido en el Nuevo Testamento este tipo de citas de cumplimiento. Lo que en el contexto de Isaías se refería probablemente a Ezequías, hijo del rey Ajaz, aquí se aplica sin vueltas a Jesús como una forma de releer el antiguo oráculo.

Se ha discutido sobre la traducción de la palabra "virgen" (v. 23a) que en su sentido corriente describe la situación de una persona que no ha tenido relaciones sexuales. En el texto hebreo de Isaías se utiliza la palabra *almah* que significa "doncella, mujer joven" y



que no tiene una connotación específica sobre la práctica sexual. El problema ya surge con la primera traducción del texto al griego (los LXX) en la cual se utiliza el término *parthenos* que significa "virgen". Esta tendencia se fue consolidando en la historia de la exégesis cristiana que atribuía a Jesús un nacimiento milagroso.

Para Mateo el tema del *nacimiento virginal* no es el asunto central de su fe, sino una forma de realzar la idea de que Jesús era realmente "Dios-con-nosotros" (Emmanuel) que se revelaba en la historia a través de la vida de Jesús. La promesa de la presencia incondicional de Dios en medio de su pueblo se retoma significativamente al final del Evangelio (Mt 28.16-20) cuando Jesús ya resucitado exhorta a sus discípulos a la misión.

El Evangelio aquí nos revela un nuevo perfil del que viene. La presencia de Dios se revela en la historia a través un niño que viene al seno de una familia.

Samuel Almada, en el **Encuentro Exegético-Homilético** 2001, ISEDET, diciembre de 2001.

# • Isaías 7.10-14 — Presentación de Samuel Almada

#### La señal del niño

El mensaje que el profeta Isaías le da al rey Acaz se encuadra en un complejo contexto de intrigas, conspiraciones y amenazas, políticas y militares; en un momento que el rey Acaz (de Judá) estaba amenazado y sitiado por los reyes Rasón (de Siria) y Pécaj (de Israel) que querían obligarlo a unirse a ellos para enfrentar a los asirios.

Mientras el rey Acaz preparaba su defensa le sale a su encuentro el profeta Isaías con una palabra de parte de Dios que le decía que "no tema y que no desmaye su corazón" (7.4 ss). Pero parece que el rey tenía sus dudas o confiaba más en la protección que le podría ofrecer el rey asirio; por tanto Isaías nuevamente insiste con otra palabra para que pida una señal de parte de Yavé ("tu Dios") que le asegure que puede confiar (7.11). Finalmente, frente la persistente indecisión y negativa del rey, el profeta igualmente le da una señal de parte de Dios, que es la "señal del niño".

Esta señal consiste en que una jovencita que está embarazada dará a luz un hijo y le pondrá por nombre "Emanuel" (Dios-está-con-nosotros), y que antes que ese niño pueda rechazar lo malo y escoger lo bueno, los dos reinos que amenazaban a Judá y que querían obligarlo a rebelarse contra Asiria, habrán desaparecido (vv. 14-16).

La imagen del embarazo sugiere que el nacimiento será inminente. En este contexto, el hijo anunciado es probablemente el futuro rey Ezequías, que fue un rey que confió en Yavé y no se sometió al rey de Asiria (ver 2 Reyes 18.5-7); todo lo contrario a su padre Acaz. Por eso también lo del nombre simbólico Emanuel (Dios-está-con-nosotros), pues significa la afirmación y la validez de la alianza de Dios con su pueblo. En todo caso, el significado del propio nombre de Ezequías = "Yavé se hace fuerte" también aporta en el mismo sentido.

Si tenemos en cuenta estos detalles se puede deducir que la señal del niño que Yavé da a Acaz por medio de su profeta, no es una señal de salvación sino de castigo para él por su infidelidad. Acaz fue puesto a prueba en su fidelidad, pero no la pasó y fue desechado. Habrá un "Dios-connosotros", pero después de él; mientras tanto continuará la invasión y el desastre, de lo cual se dará más detalles en el oráculo siguiente (7.18-25).

Sin embargo, el texto ofrece un atisbo de esperanza a mediano y largo plazo, pues muestra que, a pesar de las penurias, Jerusalén se salva de la alianza arameo-israelita, y que también se salva la dinastía davídica en la línea de las grandes promesas (2 Samuel 7.9; 1 Reyes 1.37; 11.36,38; Salmo 89.21-30).

El motivo del nacimiento de un niño expresa de manera inmejorable la esperanza, y aquí también representa la presencia incondicional de Dios en medio de su pueblo. Por esta razón, el evangelio ha interpretado y aplicado este texto al nacimiento de Jesús (ver Mateo 1.23), pues es la revelación de Dios en la historia humana, "Dios-con-nosotros".

#### Reflexión

Quizás uno de los mayores desafíos que nos plantea la palabra profética es aprender a mirar las cosas desde la perspectiva del *anuncio*, y no tanto desde su *cumplimiento*. Es desde esa perspectiva que cobra su verdadero significado la confianza en la palabra y las promesas de Dios, y en ese sentido la "señal del niño" en Isaías 7.10-16 es muy elocuente.

Samuel Almada, en el **Encuentro Exegético-Homilético** 57, ISEDET, diciembre de 2004. Extracto-resumen de este comentario, GB.

#### Salmo 80 – Presentación de Enzo Cortese y Silvestre Pongutá

#### Observaciones generales

Esta oración, más que una lamentación colectiva en sentido estricto, se puede definir como una súplica, cantada, tal vez, sobre una melodía especial titulada *los lirios* (1a), usada también por el Salmo 45. Está rimada por un estribillo (4, 8, 15, 20), que desarrolla el tema Dios-salvación de 79.9 ya introducido en 80.3b y que, en la tercera vez, tiene la variante que indica el tema central: es una plegaria por la vid. Esta es la metáfora que se comienza a usar en el v 9 por Israel, a la cual se junta dos veces el sugestivo indicio sobre el hijo del hombre (16 y 18).

### <u>Origen</u>

El colorido septentrional (referido al reino del norte) aparece evidente desde las primeras expresiones (2a,3a), aunque hay algunas que hacen pensar en el sur; tales como 2b o 7 (eco del salmo precedente). El origen septentrional y la antigüedad del salmo son sostenidos por muchos autores; el título en griego nos autoriza a pensar en la época asiria, alrededor del 720 aC, la época dolorosa del final del norte.

También en Judá había una metáfora parecida sobre la viña; véase en ls 5. Huellas de esta metáfora quisiéramos encontrar en Sal 44.3, de Coré. Después Ez 17, en el exilio, la aplica a la monarquía: la vid son los reyes de Judá.

#### Teología mesiánica

Pero aun antes de estos textos está Gn 49.11, poema antiguo que contiene una alusión al Mesías. Quizá es este antiguo lugar el que hace surgir de la oración el único indicio mesiánico de la colección de Asaf sobre el retoño o renuevo (v 15) y sobre el doble hijo del hombre (v 17) "al que has dado tu poder". Las expresiones no son las mesiánicas clásicas; son cautas y vedadas, por los motivos ya dichos: el control de las autoridades imperiales, y parecen una adición que hace desviar el texto del tema general. Se trata de elaboraciones refinadas de la antigua oración que la hacen muy sugestiva. A la oración por la salvación de los enemigos agrega la oración por el Mesías.

#### Lectura cristiana

Los cristianos saben muy bien cómo las dos cosas coinciden: el Mesías y la salvación. Maimónides decía que el Mesías sería un personaje particular, que debería llevar a Israel al nivel esperado y luego desaparecer. Para nosotros la verdadera liberación es la final, por obra de aquel Mesías que ya ha venido y del cual esperamos la Parusía. Su muerte y resurrección ha iniciado también, para toda la humanidad, la liberación y la nueva creación. Con una mirada creyente y atenta podemos descubrir esta liberación en marcha. Y, unidos a él, obrar para que el proceso se cumpla hasta su plena realización.

Enzo Cortese (1935) y Silvestre Pongutá (1935-2022), biblistas católicos italiano y colombiano respectivamente, en **Comentario Bíblico Latinoamericano**, Verbo Divino, España, 2007.

#### • Del comentario de la Carta a los Romanos, por Martín Lutero

Lutero dictó las "Lecciones sobre la Carta a los Romanos" durante los años 1515 y 1516, dando término a esta labor aproximadamente un año antes de su famoso desafío a discutir el problema de las Indulgencias sobre la base de las 95 Tesis publicadas por él el 31 de octubre de 1517. Pero ya en esta obra temprana descubrimos muchos de los rasgos que habrían de caracterizar su teología.

Ya están presentes el énfasis en la justicia de Dios, el entendimiento histórico-cristológico de las Escrituras, la insistencia en la gracia divina que el pecador recibe por medio de la fe, y la convicción siempre creciente de que nuestra fe y nuestra teología deben ser extraídas enteramente de la Biblia. También se hace evidente en estas Lecciones cómo Lutero vuelve siempre de nuevo sobre Cristo, su persona y su obra, actitud que llegó a ser dominante a lo largo de la vida entera del Reformador.

Ya podemos detectar los primeros peldaños de lo que más tarde llegó a ser la doctrina central en el pensamiento de Lutero, a saber, el aspecto declaratorio o "forense" de la justificación, por virtud del cual la justicia de Dios es imputada o adjudicada al pecador arrepentido por causa de Cristo el Mediador, a raíz de una acción de Dios que el ser humano se apropia por medio de la fe, no de las obras.

Es verdad que este concepto de la justificación forense aún no está desarrollado tan plenamente como en los últimos escritos de Lutero; pero los gérmenes están aquí, en las Lecciones sobre Romanos.

Dr. Jacobo Preus, Introducción al tomo X de las Obras de Lutero, La Aurora, 1985.

### Prefacio a la Carta a los Romanos

Esta carta es la verdadera parte principal del Nuevo Testamento y el evangelio más puro. Es digna de que todo cristiano, no sólo la sepa de memoria palabra por palabra, sino también de que ocupe en ella como su pan cotidiano del alma. Pues nunca puede llegar a ser leída o ponderada lo

suficiente; y cuanto más se la estudie, tanto más preciosa y apetecible se vuelve. Por tal motivo quiero hacer mi aporte y facilitar el acceso a ella mediante este prefacio –en cuanto Dios me ha dado capacidad– para que sea entendida mejor por todos...

• Romanos 1.1 – Solamente resumimos el Comentario de Lutero sobre este versículo.

v. 1. Pablo, siervo de Jesucristo. El propósito principal de esta carta es destruir, deshacer y desbaratar toda sabiduría y justicia de la carne –esto es, todas aquellas obras consideradas grandes ante los ojos de los hombres y aun ante nuestros propios ojos– por más que sean obras hechas de corazón y con ánimo sincero; y al mismo tiempo dejar bien sentado qué es el pecado, y mostrarlo en toda su dimensión.

Por esto dice San Agustín que "en la carta a los Romanos, esta cuestión es tratada casi como tema único y exclusivo, y con tanta tenacidad y en tan diversa forma que a veces llega a cansar la atención del lector. Sin embargo, es un cansancio útil y saludable".

Dios quiere salvarnos no mediante una justicia y sabiduría dentro de nosotros, sino fuera de nosotros; no mediante una que es producida y que crece en nuestro interior, sino mediante una que viene a nosotros desde fuera; no mediante una que tiene su origen en nuestra tierra, sino mediante una que viene del cielo...

Creo que Pablo quiso aprovechar la ocasión de escribir a aquellos fieles que titula amados y santos, a fin de que tuvieran el testimonio de un gran apóstol en pro de la que ellos profesaban y de la verdad en que habían sido instruidos, en su lucha contra los judíos y gentiles en Roma que aún eran incrédulos y se gloriaban de sus perfecciones humanas, rechazando y denigrando la humilde sabiduría de los creyentes.

Pues es propio de un ministro prudente de Dios hacer que su ministerio sea honrado y respetado por parte de aquellos entre los cuales es ejercido. Propio de un ministro fiel es, empero, no caer en excesos en el ejercicio de su ministerio ni abusar de él para halagar su propia vanidad, sino desempeñarlo solo en beneficio de quienes han sido confiados a su cuidado. Un ministro de Dios debe ser un "siervo prudente y fiel" (Mt 24.45).

El que no se esfuerza por ser un siervo prudente llega a ser un ídolo, un perezoso, una persona indigna del honroso título de "siervo de Dios". Las cosas que son de Dios y que fueron confiadas a ellos, las exponen al riesgo de ser pisoteadas en lugar de cumplir con su cometido de hacerlas respetar y honrar en la forma debida. Por otra parte, si el ministro de Dios no se esfuerza por ser un siervo fiel, llega a ser un tirano que constantemente atemoriza a la gente con su poder y quiere que se lo tenga por una persona temible. Estos dos males se llaman indulgencia excesiva y rigor excesivo.

A través de todo el preámbulo de su carta, el apóstol se presenta a sí mismo como luminoso ejemplo de oposición a estos dos monstruos. En primer lugar describe con vivos colores la gloria de su ministerio, para evitar que sus feligreses lo vilipendien como hombre perezoso y demasiado indulgente. Y en segundo lugar, para no ser tenido por tirano y hombre violento, se conquista el afecto de los suyos mediante toda suerte de demostraciones de su buena voluntad, con el objeto de prepararlos, con esta mezcla bien proporcionada de respeto y amor, para la recepción del evangelio y de la gracia de Dios...

Por esto, el apóstol dice: Siervo de Jesucristo. En esta expresión se combinan la majestad y la humildad. La humildad, porque Pablo no se presenta como amo y fundador, como acostumbran hacerlo los tiranos y los orgullosos, quienes abusan de su poder..., como si este poderío hubiera tenido su origen en ellos mismos, cuando en realidad lo recibieron de otro. Es como si Pablo dijera: "Es verdad, yo predico el evangelio y enseño a la iglesia; yo bautizo y hago todas las demás obras que, en definitiva, son las obras del solo Dios. Sin embargo, estas obras las hago no como un amo puesto sobre vosotros, sino como siervo a quien le fue encomendado desempeñar estas tareas en vuestro medio. Siervo soy en este sentido: para serviros a vosotros; y mi servir no apunta a otra cosa que a realizar aquello que se me ordenó hacer en bien vuestro".

<u>Llamado a ser apóstol.</u> Con esta primera palabra, "llamado", Pablo asesta un violento golpe a a tres tipos de personas que no son llamados a oficios de honor. Los primeros son los falsos profetas, que en aquel entonces abundaban y a los cuales el diablo sembró como cizaña entre el trigo (My 13.25). Los segundos son los que entran en el ministerio impulsados por su ambición

personal. Es posible que no sean "ladrones y salteadores" (Jn 10.1) como los primeros. Sin embargo, son asalariados (Jn 10.12) que no tienen en vista más que su propio interés, no el de Jesucristo. Las ovejas les importan solo en la medida en que puedan obtener de ellas ganancias en forma de honores, oro o placeres.

Similares a estos son los del tercer tipo, los que entran en el oficio por la fuerza, o que son introducidos por la fuerza por otros, aun contra el deseo de sus súbditos. Siendo pues tan sublimes los ministerios sagrados, ¡hay que cuidarse muy bien de no entrar en este oficio sin haber sido llamados por Dios!

Con el segundo término, *apóstol*, Pablo pone de relieve la dignidad de su ministerio, para hacer que aumente entre sus feligreses y oyentes la respetuosa estima del mismo. Pues si a todo siervo de Dios se lo debe recibir con reverencia y amor por el hecho de que realiza entre nosotros la obra de Dios, ¡con cuánta mayor reverencia se debe recibir a un apóstol, el mensajero de Dios de más elevado rango, el ángel más eminente de las huestes del Señor, es decir, de Jesucristo.

Debemos reconocer con alabanzas y con el humilde agradecimiento también este beneficio: que Dios en su gran piedad haya dado tal poder a seres humanos, a fin de que no fuéramos amedrentados en demasía y con excesivo temor. Dios eligió a personas iguales a nosotros, gente conocida, criaturas ante las cuales no tenemos por qué sentir temor alguno, para que la obra de Dios prosperase entre nosotros y diera ricos frutos. Porque ahora el Verbo se ha hecho accesible a nosotros, se ha encarnado, y nos es trasmitido por hombres de carne y hueso; lo cual, sin embargo, no significa que ahora lo debamos amar y temer menos. Sigue siendo el mismo Verbo de antes, solo que ahora ya no inspira terror sino amor.

Apartado para el evangelio de Dios. Podemos interpretar la frase en concordancia con lo que el mismo apóstol escribe en Gá 1.15-16: "Pero Dios me apartó desde el vientre de mi madre y me llamó por su gracia, y cuando a él le agradó revelar a su Hijo en mí para que yo lo anunciara entre los no judíos". Un ejemplo prefigurativo tenemos en la persona del profeta Jeremías, al cual se le dijo (Jer 1.5): "Antes de que yo te formara en el vientre, te conocí. Antes de que nacieras, te santifiqué y te presenté ante las naciones como mi profeta". Esta es la santa voluntad de Dios: que os apartéis de la gente mala, hablando en sentido alegórico, y de los pecados, hablando en sentido moral.

Martín Lutero, 1483-1546, en **Obras**, Tomo X, La Aurora, Buenos Aires, 1985. Extractos y resumen de GBH, pp. 9-35.

### Recursos para la acción pastoral

- Señales sí, señales no. Valoramos las señales que nos da Dios de su amor, y tenemos oídos para escucharlas, ojos para verlas. Ayudamos muchas veces a nuestros hermanos y hermanas a estar atentos a estas señales de la gracia, provisión y previsión de Dios. Ayudamos a agradecerlas. Pero no entramos en chantajes a Dios, a pedirle señales anticipadas de su favor. Eso no es fe, no es confianza...
- Es importante la confesión comunitaria en nuestros cultos, porque existen los pecados comunitarios y existen los pecados llevados como pueblo, en sentido solidario y también sacerdotal. Oramos confesando los pecados de nuestros hermanos y hermanas que nos rodean, y también los pecados de aquellos que no conocemos.
- Y confiamos en que Dios nos perdona y nos absuelve, a nosotros los que oramos. Lo cual
  no significa que quedamos impunes frente a nuestras responsabilidades por las deudas
  contraídas con los colectivos humanos que conformamos. Pero es importante el
  reconocimiento, liberador, como es el perdón de Dios. Por eso cuidemos darle tiempo y
  tranquilidad a este momento, y que quede bien claro, bien expresado el anuncio del perdón en
  la fe de Jesucristo.
- Pensamos en las familias, tan ocupadas en la cena de Navidad que de repente no tengan tiempo para un momento de oración. Busquemos las oportunidades y pequeños recursos litúrgicos caseros para celebrar la Navidad de acuerdo a las edades de los chicos... Luces, velas, aprovechando los adornos del arbolito de Navidad, breves lecturas asignadas a cada chico, oraciones espontáneas... Y entonces le habremos dado sentido y profundidad a nuestros encuentros.

### Orientaciones para la liturgia del culto comunitario

# Cuarto domingo de adviento: De realidades, dificultades y sueños

Dios se manifiesta en Jesús, y viene a romper esquemas, a desafiar prejuicios, a invitarnos a soñar con nuevos tiempos. En este domingo proponemos pensar en nuestras propias limitaciones, en nuestro deseo, de muchas veces, de controlar todas las situaciones, y en nuestras dificultades para confiar en que Dios tiene un proyecto para nuestras vidas y para la humanidad. Adviento es tiempo de dejarnos llevar por el amor liberador de nuestro Dios.

### Tiempo de soñar

Es tiempo de soñar nuevamente.

No porque pensemos que podemos hacer que el sueño de Dios se haga realidad sino porque sabemos que no podemos hacerlo.

Somos como José, atrapados en situaciones en nuestras vidas

y en la vida del mundo que Dios ama,

que nos prometen a nosotros y a los que amamos nada más que sufrimiento.

Buscamos soluciones que calmen los dolores de todas las personas,

y de nosotros mismos.

Hasta por momentos sentimos que las hemos encontrado

y le pedimos a Dios que nos bendiga mientras las llevamos a cabo.

Pero si somos sinceros, sabemos

que aún nuestras mejores soluciones se quedan cortas.

Entonces oramos, no diciéndole a Dios qué hacer

sino confiando que Dios nos mostrará qué podemos hacer.

Oramos, no para controlar al mundo, ni los resultados, sino, como José, para abrirnos, perder el control, rendirnos en las manos amorosas de Dios,

para dejar que los sueños ocurran, y caminar hacia donde Dios nos guíe.

Por eso abramos nuestros corazones,

abramos nuestros corazones a nuestro Señor al pedir por...

(intercambiamos motivos de intercesión)

AdventWorship Series, Discipleship Ministries, UnitedMethodistChurch (Tr. L. D'Angiola)

#### Encendido de la cuarta vela de adviento

Vengan y alaben al Señor!

Nos regocijamos en Dios nuestro Salvador.

Vengan, sabemos que nada es imposible con Dios.

Nos regocijamos en Dios, quien escogió venir y ser uno de nosotros.

Celebremos el amor del que se brindó libremente al mundo, un amor que sacia al hambriento.

El Hijo del Altísimo vino y vivió como uno de nosotros.

Jesús vendrá otra vez por el gran amor que Dios tiene por nosotros. Su Reino no tendrá fin.

Encendamos la vela que simboliza nuestros sueños.

Dios Amoroso, nuestros corazones están rebosantes por El Inmenso obsequio de tu luz y tu amor hacia nosotros, esperanza y vida eterna... Amén.

Recursos Litúrgicos Adviento- Epifanía 2012-2013Conferencia Anual de México



# • Para la oración de intercesión

Es tiempo de soñar nuevamente.

No porque pensemos que podemos hacer que el sueño de Dios se haga realidad sino porque sabemos que no podemos hacerlo.

Somos como José, atrapados en situaciones en nuestras vidas y en la vida del mundo al que Dios ama que nos prometen a nosotros y a los que amamos nada más que sufrimiento.

Buscamos soluciones que calmen los dolores de todas las personas, y de nosotros mismos.

Hasta por momentos sentimos que las hemos encontrado y le pedimos a Dios que nos bendiga mientras las llevamos a cabo.

Pero si somos sinceros sabemos que aún nuestras mejores soluciones se quedan cortas. Entonces oramos, no diciéndole a Dios qué hacer sino confiando que Dios nos mostrará qué podemos hacer.

Oramos, no para controlar al mundo, ni los resultados sino, como José, para abrirnos, perder el control, rendirnos en las manos amorosas de Dios, para dejar que los sueños ocurran, y caminar hacia donde Dios nos guíe.

Por eso abramos nuestros corazones, abramos nuestros corazones a nuestro Señor al pedir por... (intercambiamos motivos de intercesión)

AdventWorship Series, Discipleship Ministries, UnitedMethodistChurch (Tr. L. D'Angiola)

### • Intercesión - ¡Ven, Señor Jesús!

### ¡Ven, Señor Jesús!

A nosotros, a nuestro país y al mundo entero. Sea para nosotros "noticia de gran gozo" tu venida como lo fue para los pastores aquella noche de gloria.

### ¡Ven, Señor Jesús!

Y seas para niñas y niños el Dios amoroso que llega y nos abraza, sea tu poder y ternura que nos enseñe a mostrar la buena vida, sanar las heridas, contener el dolor, abrazar a otros con pasión.

# ¡Ven, Señor Jesús!

Muéstranos cómo defender con valor sus derechos que también son nuestros, abriendo las manos de los puños que golpean, enterrando para siempre las armas que matan, ahogando en la garganta las palabras que ofenden, y así florezca el amor con sostenidos colores de vida.

# ¡Ven, Señor Jesús!

Enséñanos a no perdernos en el camino, a sentir la libertad como perfume del aire, a vivir con alegría, a recuperar la esperanza por muy desanimada que parezca.

#### ¡Ven, Señor Jesús!

¡Y que sea Navidad para siempre!

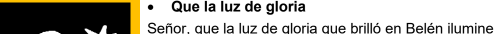
Cristina Dinoto

# Abre tu puerta

Señor, Tú llegas a nuestro mundo y nos invitas a abrir la puerta de nuestro corazón a todas las gentes. Tú ya nos dijiste que eres Tú quien viene cuando alguien llama a nuestra puerta. Tu palabra es ésta: "¡Mira! Ya estoy a la puerta, y llamo. Si alguno oye mi voz y abre la puerta, yo entraré en su casa y cenaré con él, y él cenará conmigo".

nuestro camino, para dejar de lado otras luces, las que nos encandilan

Señor, que sepamos escuchar tu voz, esa voz que nos llega por nuestros hermanos. Que abramos la puerta.





y no nos dejan ver a nuestros prójimos.
Que tu Espíritu nos rodee en este día
y nos tome de la mano,
para llevarnos dónde anunciar la buena nueva
del Emanuel que va a nacer.
Que el DIOS CON NOSOTROS sea una realidad en
nuestras comunidades y en nuestro vecindario.
Que esa luz guíe nuestros pasos hoy
hacia esos caminos de opresión para que,
en tu nombre, podamos acercarnos a liberar
a las víctimas de los poderosos de este tiempo.
En el nombre de Jesús, pequeño niño y gran hombre
que vive en espíritu entre nosotros. Amén.

Cristina Dinoto

#### Himnos y canciones

- Caminemos (Hamba Nathi), anónimo https://cancionerometodista.com/canciones/caminemos-hamba-nathi/
- Caminemos a la luz de Dios Anónimo Zulú, Sudáfrica <a href="http://www.clailiturgia.org/si-yahamba-1728.html">http://www.clailiturgia.org/si-yahamba-1728.html</a> CF 151
- ♣ De todo lo que nos das P. Sosa, Argentina https://cancionerometodista.com/canciones/de-todo-lo-que-nos-das/
- ♣ El niño ha nacido (La noche de los pobres) J M Santini, Uruguay CF 6
- Fuerzas él nos da I. Simeone, R. Giordano, Uruguay https://cancionerometodista.com/canciones/fuerzas-el-nos-da/
- ♣ Gloria a Dios en las alturas Elga de González, Aymara, Bolivia CF 384
- Gozo del mundo es el Señor Isaac Watts, 1674-1748, RU Tr anónima M: Atrib. a G F Handel, 1685-1759, Alem-RU Arr. L Mason, 1792-1872, USA CF 40
- Kyrie eleison Salmo 57 L. M. Ilenseer, Brasil https://cancionerometodista.com/canciones/kyrie-eleison-salmo-57/
- ♣ No tengas miedo –Y Eggehorn, Suec -Tr S Acedo, Arg Lars Moberg, Suecia CF 204
- ♣ Para esta tierra sin luz J Antonio Espinoza, España, 1976 CF 9
- Que el Señor te de su bendición- J. Sierra, México https://cancionerometodista.com/canciones/que-el-senor-te-de-su-bendicion/
- Soñamos E Torredeglosa, Colombia <a href="https://cancionerometodista.com/canciones/sonamos/">https://cancionerometodista.com/canciones/sonamos/</a>
- Su paz V. Mínico, Argentina https://cancionerometodista.com/canciones/su-paz/

### Diciembre 25, 2025 – Navidad o Fiesta comunitaria festejando Navidad (Blanco)



Evangelio de Lucas 2. (1-7), 8-20: (El César ordena levantar un censo, y José con María tienen que ir a Belén, ciudad de David, y allí ella tiene un hijo). Esa noche un ángel se les aparece a unos pastores: Hoy les ha nacido un Salvador, que es Cristo el Señor. ¡Gloria a Dios en las alturas! Los pastores van y encuentran al niño, a María y a José, admirados de lo que decían los pastores...

**Profeta Isaías 62.6-12:** Puse vigilantes sobre tus murallas, y ustedes que invocan al Señor, no se den descanso hasta que él restablezca a Jerusalén. Ábranle paso al pueblo, ¡aquí viene tu salvador! ¡Serán llamados "Pueblo Santo!", "¡Redimidos del Señor!"

**Salmo 97.1-2, 6-12**: ¡Alégrese toda la tierra! ¡Su trono se basa en la justicia y el derecho! Los cielos anuncian su justicia, todos los pueblos contemplan su gloria. La luz se difunde sobre los justos, y alegra a los rectos de corazón.

**Carta a Tito 3.4-7:** Dios mostró su bondad y amor por la humanidad, y por pura misericordia nos salvó, dándonos nueva vida por el Espíritu Santo, y tener así la esperanza de recibir en herencia la vida eterna.

#### Recursos para la predicación

Lucas 2.1-14 (15-20) — Presentación de Samuel Almada

#### Análisis

Lucas 2.1-14 [15-20] forma parte un relato mayor del evangelista sobre el nacimiento, infancia y vida oculta de Juan el Bautista y de Jesús (Lc 1-2). Cabe recodar que, a diferencia de Mateo que surgió en un contexto judeocristiano, los interlocutores de Lucas pertenecen principalmente al mundo griego; esto puede ayudar a comprender algunas diferencias entre los Evangelios.

La perícopa de Lucas 2.1-20 gira en torno al nacimiento de Jesús, el anuncio del Ángel del Señor a los pastores y la visita de éstos últimos al niño. Siguiendo el esquema de promesa-cumplimiento este relato responde al de la Anunciación (Lc 1.26-38); a pesar de que ambos textos guardan diferencias significativas entre sí y parecen provenir de fuentes independientes.

El esquema del relato es el siguiente: una introducción narrativa sobre el empadronamiento (censo) y el traslado de José y María (vv. 1-5); el nacimiento del niño (vv. 6-7); el anuncio del

Ángel a los pastores (vv. 8-12) y el canto de los seres celestiales (vv. 13-14); la visita de los pastores como testimonio y verificación de lo anunciado en 8-12 (vv. 15-20).

Resultan discutibles las circunstancias históricas del censo aludido aquí, la fecha exacta y la relación con los responsables mencionados. De cualquier manera, el censo es un motivo necesario para trasladar a la familia de Jesús de su lugar de residencia en Nazaret (Galilea) a su lugar de origen Belén de Judea; y afirmar de esta manera su filiación con la casa de David.

Esto igualmente llama la atención porque los censos se hacen normalmente en el lugar de residencia; además el relato tampoco toma en cuenta las dificultades que tendría un viaje de este tipo para una mujer embarazada.

Algunos sugieren que uno de los motivos para incluir el tema del censo aquí es el interés de confrontar a César Augusto (emperador romano, 30 a.C. hasta 14 d.C.) (v. 1) con el Cristo Señor (v. 11). El censo nos lleva al terreno político y demuestra el interés del emperador en un mayor control de los súbditos, en particular lo que concierne a las exigencias militares y fiscales.

Al afirmar que la salvación tiene lugar en la historia, el nacimiento de Jesús (el Cristo Señor) toma un color político que polemiza con la teología política de Augusto que estaba reforzada con la veneración religiosa del monarca. Por otro lado, con el acatamiento de José y María al edicto sobre el censo ordenado por el emperador, Lucas estaría polemizando con los movimientos zelotes que se oponían al censo romano (según el historiador judío Josefo, el nacimiento del movimiento zelote estaba asociado a un censo romano). Podríamos decir entonces que estas tensiones entre posiciones políticas extremas constituían uno de los principales debates de la época que involucraba aspectos económicos, sociales, culturales y religiosos.

Los versículos 6 y 7 presentan de manera muy escueta y casi al pasar el nacimiento de Jesús. Este relato no aporta nada de sorprendente, sino el alumbramiento normal de María en la casa donde estaban alojados y que estaba colmada de gente (luego volveremos sobre el asunto del pesebre donde colocaron al recién nacido).

En el versículo 8 y siguientes el relato toma un rumbo inesperado. La escena se traslada a un lugar indeterminado cercano a Belén y describe el trabajo rutinario de unos pastores de ganado menor que por la noche vigilaban por turnos su rebaño. Desde ya es significativo que el Ángel del Señor se les haya presentado a ellos y su gloria o resplandor los haya envuelto (v. 9). Esto no es algo incidental pues el anuncio del Ángel se dirige explícitamente a ellos y los confirma como receptores de la revelación del Señor para todo el pueblo (v. 10).

Sin el anuncio del Ángel (v. 11) aquel simple nacimiento del v. 7 hubiera pasado desapercibido. Aquí vemos también la importancia que tenía para Lucas ubicar el nacimiento de Jesús en Belén, pues esto converge con las expectativas del pueblo y las tradiciones judías de que el Salvador y Mesías (Cristo) sería descendiente de David.

Así mismo, el Ángel les da una señal a los pastores (v. 12): el niño se encontrará acostado en un pesebre donde comían normalmente los animales. Esta señal es una de las claves del relato y le sirve también de estructura pues se repite en los vv. 7 y 16.

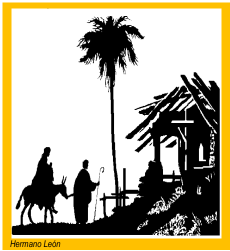
Es evidente que Lucas quiere destacar el origen humilde y más que modesto de Jesús, ya que para el evangelista el tema de la reivindicación de los pobres y marginados es uno de los ejes de sentido fundamentales de todo su evangelio. Esto converge también con la elección de humildes pastores marginados en la noche del desierto, quienes son los primeros en recibir el anuncio del nacimiento de Salvador.

Luego del canto y la alabanza de los ángeles (vv. 13-14), y cuando los pastores quedaron nuevamente solos en la cotidianidad de su oficio, sin que nadie les hubiera dicho nada, tomaron la iniciativa y resolvieron ir a visitar al niño y dar a conocer todas las cosas que habían escuchado acerca de él (vv. 15-19). Al final (v. 20) los pastores se vuelven cantando y glorificando a Dios que es lo mismo que hacían los ángeles.

Sin duda los protagonistas del relato (vv. 8-20) son los pastores. Todos los demás que oyeron el testimonio de ellos, incluidos José y María, se maravillaban de lo que decían los pastores. El episodio de los pastores más que *probar* intenta *testimoniar* una revelación del cielo y su significado querigmático. El anuncio no trata tanto de la persona de Jesús como de su significado soteriológico. Por eso se respira un aire de alegría exultante.

#### Reflexión

Seguramente nunca dejaremos de sorprendernos por los caminos que Dios elige para revelarse en la historia de los seres humanos. El reformador Lutero tiene dos sermones conocidos sobre el texto de Lc 2.1-14 [15-20] para la ocasión de la Navidad. En estos subraya la oposición entre la miseria de Belén (vv. 1-7) y la alegría en el cielo (vv. 8-14). Para él no hay una división entre el mensaje de los ángeles y la adoración de los pastores, sino una división teológica entre la encarnación, que lleva consigo la miseria y la muerte, y la palabra de gozo que este nacimiento aporta a la fe. Lutero marca claramente las diferencias entre la tierra y el cielo, entre la historia y la palabra, y entre el acontecimiento y la interpretación.



Dios procuró que fueran los ángeles los primeros en pronunciar un sermón cristiano para que los pastores, o sea, nosotros, creamos, no con la convicción de la inteligencia, sino con la fe del corazón.

Samuel Almada, en el **Encuentro Exegético-Homilético** 21, ISEDET, Buenos Aires, diciembre de 2001.

#### • **Isaías 62.6-12 —** Presentación de Mercedes García Bachmann

Como Isaías será el texto de la meditación, tomamos todo el capítulo. Algunos comentarios ignoran los últimos tres versículos (9-12) con el argumento de que no están unidos temáticamente a 1-9, no forman una unidad literaria y no es claro si cierran el cap. 62 o todo el bloque 60-62. Otros en cambio consideran los v. 8-9 como fuera de lugar y ven paralelos entre 1-5 y 6-7.10-12.

Este capítulo es parte del llamado Trito-Isaías, formado por poemas adosados al Proto y a Déutero-Isaías posiblemente durante el imperio persa (siglos V-IV antes de la era común). Como se trata de poemas y no hay datos en tercera persona ni auto-biográficos, no sabemos nada del profeta; de hecho, ni siquiera sabemos si se trata de un profeta o un poeta, un varón o una mujer. Por convención hablaremos de "el profeta".

#### Repaso exegético

A primera vista hay una estructura en dos secciones; en ambas los primeros elementos son más claramente paralelos:

| 1a    | no me callaré             | 6  | no se callarán (los guardias) |
|-------|---------------------------|----|-------------------------------|
| 1b    | hasta que                 | 7  | hasta que                     |
| 2b-4a | nuevo nombre de Jerusalén | 11 | viene la salvación            |
| 4b-5  | Dios regresa a su pueblo  | 12 | nuevo nombre de Jerusalén     |

Westermann explica esta estructura a partir del bloque 60-62: "el c. 60 es el lamento a causa de los enemigos (contrarrestado por la fila de naciones que vienen a Sión); el c. 61, el lamento en primera persona plural (contrarrestado por la construcción de Sión y la restauración de su honor); y el c. 62, el cargo contra Dios. Está contrarrestado, en el medio del capítulo, por la proclamación de que Dios ha regresado de nuevo a su pueblo elegido..." (p. 373). El adverbio 'ad, hasta, es el que aparece en numerosas lamentaciones cuando el pueblo le pregunta a YHWH hasta cuándo durará su desgracia.

v. 1. la voz habla en 1ª sing. y no se puede determinar si se trata de YHWH o del profeta. Se habla de Jerusalén/Sión en 3ª sing. fem., por tanto no es ella quien habla. La idea de no callarse puede interpretarse, a la luz de otros textos bíblicos, tanto en boca de Dios como de una persona. Lo mejor en mi opinión es concentrarse en los temas que contiene o ver el poema como un canto antifonal.

La idea expresada por este versículo es que una vez que Jerusalén ha experimentado la justicia de Dios, debe ser a su vez antorcha o luz para otros pueblos, cumpliendo así su vocación.

v. 2-5. son una ampliación del tema del 1, la necesidad de hablar de Jerusalén y su justicia. Se usan las imágenes de la devastación sufrida durante el exilio para decir "nunca más sucederá", la diadema o corona real, el nuevo nombre que indica una nueva identidad y la del novio y la novia.

Todas ellas indican algo cualitativamente nuevo, diferente del sufrimiento del exilio, del cual evidentemente quedaba memoria en el pueblo.

v. 6-7. el verbo está en perfecto, indicando una acción ya terminada: he puesto. Sea que continúa hablando el profeta o que antes hablaba YHWH y ahora el profeta, llama la atención la exhortación a los guardias o a Jerusalén toda a no dejar que YHWH se olvide de sus promesas.

Whybray está en lo cierto cuando indica que acá la imagen es la del secretario (*mazkir*, causativo de *zakar*, el que hace acordarse) del rey, que le recuerda su agenda. En este caso, le recuerda que Jerusalén debe ser restaurada. En ese caso, conviene traducir el v. 6 "en cuanto a (reconstruir) tus murallas, Jerusalén, he puesto oficiales (responsables de recordármelo)".

v. 8-9. de nuevo en estos vs. se hace problemático determinar dónde cambian las voces de Dios y humanas.

YHWH ha jurado no volver a permitir que (como había sucedido en el exilio en el siglo VI) el producto de la tierra fuera consumido por los enemigos. Al contrario, ahora serán sus pobladores/as quienes disfrutarán de ellos y además darán gloria a Dios por ellos. Posiblemente la idea sea la de las ofrendas de acción de gracias que se acercaban al altar al comienzo de la cosecha.

Esta promesa sintetiza de modo muy bello el concepto de *shalom*, de "paz": abundancia, plenitud en la propia tierra y en la presencia de Dios (aunque hay quienes notan que esta expectativa es mucho más modesta que la expresada en el II Isaías).

10-12. como se dijo antes, algunos comentarios consideran estos vs. una serie de imágenes y frases tomadas del Déutero-Isaías sin conexión entre sí ni con 62.1-9. Es cierto que los temas y los términos provienen de aquella parte del libro (c. 40-55), pero no es cierto que no tengan relación con el 62.

### Comentario

El libro de Isaías es muy difícil si uno trata de entenderlo cronológicamente (no es el único, de todos modos). La sucesión de poemas agregados a un núcleo supuestamente histórico hacen dicha empresa imposible. La cuestión es leerlos como poesía, como oración, como reflexión de una comunidad que pasó por una de las experiencias más traumáticas, fue depurada y encontró una segunda oportunidad de volver a la tierra y allí reencontrarse con la tradición y con Dios. Pronto, sin embargo, muchos de los antiguos problemas resurgieron, como también nos pasa a nosotros/as, como pueblo e individualmente.

Este capítulo habla de un tiempo en el cual, aparentemente, las murallas de Jerusalén todavía no habían sido reconstruidas. En todo caso, lo que sí es seguro es que "Jerusalén" en tanto pueblo redimido, reconstruida o no, debe aprender a vivir su salvación como luz para otras naciones también y debe recordarle a Dios constantemente sus promesas. Aquí se podría hacer una evocación de las bodas de Caná, donde María también cree necesario indicarle a Jesús la falta de vino y si bien Jesús parece rechazar esta intromisión, termina haciendo el primer signo –y uno muy promisorio– que tiene que ver con esos frutos de la tierra que se comparten en alegría y acción de gracias. La imagen de la boda (novia y novio) es otra conexión utilizable entre ambas lecturas

Es muy importante notar y hacer notar en la predicación que este texto ya habla del nuevo pueblo de Dios, de la salvación y la restauración que Dios hace posibles; la salvación no es patrimonio exclusivo del Nuevo Testamento, sino que Israel la viene experimentando desde antes de Jesús. El NT hace visible esa gracia en la encarnación y además hace posible la misma para gente como nosotros/as que provenimos del mundo no judío, del mudo gentil o pagano. ¡Justamente gracias a "Jerusalén" (no a la ciudad ni al sionismo, sino al pueblo salvado por Dios, que puede ser reconstruido) conocemos la luz de Dios!

También es muy posible que este poema condense la experiencia de quienes NO veían Jerusalén reconstruida, a pesar de todo lo prometido. Si leemos al profeta Hageo y los libros de Esdras y Nehemías, veremos que con el retorno de los exiliados a Judea surgieron grandes tensiones y luchas. En efecto, un grupo, con fuerte apoyo imperial, reconstruyó sus casas pero no el templo; otro grupo se convirtió –¡de nuevo!— en esclavo de sus hermanos por las deudas acumuladas. En este caso, estos cantos tienen que haber mantenido la esperanza de los más pobres y

desprotegidos, de que, aunque más no fuera por sus propias oraciones y recordatorios, no dejarían que YHWH se olvidara.

### Predicación

- La vocación profética es la vocación del moscardón que clava el aguijón: nunca cesa de anunciar, de movilizar, de cuestionar, de recordar ... ¡aun a Dios!
- Sea este un poema o un oráculo, está incluido conscientemente en un libro profético. Por tanto, está justificado leerlo desde la tradición profética. Hace falta, sin embargo, explicar la situación socio-histórica de la comunidad post-exílica.
- Isaías 62 llama a mantener la esperanza a pesar de todas las dificultades, a mantener una visión/meta hacia la cual caminar
- Aquí cada predicador/a deberá elegir según su comunidad y su preferencia. Se puede tomar y desarrollar alguna de las diversas imágenes usadas en este capítulo (rey, corona, novio y novia, ciudad reconstruida, ofrendas, etc.); o se puede reflexionar sobre la misión de los/as salvados/as (Jerusalén) en ser luz para las naciones; o se puede tomar una situación pasada ("devastada", "rechazada") y recordar o imaginarse (según esa situación se haya revertido o no) cómo Dios, igual que en Isaías 62, nos devuelve la salvación, la luz, la alegría, la tierra, el *shalom*.

Mercedes García Bachmann, en el **Estudio Exegético-Homilético 46**, ISEDET, Buenos Aires, enero de 2004.

### • Salmo 97 - Presentación de Enzo Cortese y Silvestre Pongutá

Otro himno de Yavé Rey, atribuido por los LXX a David, y usado para conmemorar el retorno a la tierra, o, si lo unimos con el título griego del 93, la paz de los tiempos de Noé después del diluvio. Los dos salmos, con el 99, son anteriores a 96 y 98 porque contienen los rasgos de la antigua mitología cananea sobre la victoria cósmica de Baal (2-5), obviamente presentada en términos ortodoxos y yavistas. Los otros pueblos son presentados de manera menos pacífica (6s) y contrapuestos a Sión (8, solo aquí y en 97) y a las ciudades de Judá. Parece que la conclusión se encuentra donde se dirige a Yavé directa y solemnemente (9), y que por lo menos 11s, de carácter sapiencial, son una adición.

# Teología arcaica y teología redaccional

La antigua teología proclama la realeza divina como una lucha cósmica. Significativo es el v 7, invitación a alabar a adorar a Yavé dirigida a los otros dioses (como en Sal 29.1), hecho que corrigió el más reciente Sal 96.7, en el espíritu del Dt-Is (ver también Sal 96.5, que tal vez influyó en redacción de 97.7). De todos modos, no se debe dejar a un lado el mensaje antiguo. El reino de Dios exige una gran lucha contra el mal, como lo dice explícitamente 97.10. Dicho mensaje lo acogió admirablemente al final el redactor sapiencial, quien presenta el tema de la realeza divina en los términos de contraposición entre impíos y justos, con prospectivas de victoria (11(121a: luz) para estos últimos.

### Lectura cristiana

Al concentrarnos en el mensaje más antiguo, basta recordar los himnos cristológicos, en los que el reino de Cristo se presenta como una lucha cósmica (Col 1.15-20 o Ef 1.20,23). Una lucha que debemos sostener también nosotros, no solo contra la naturaleza humana, sino también contra los príncipes, potencias y dominadores de este mundo (Ef 6.10ss). Una lucha que el Apocalipsis describe ampliamente y que se concluye solo al final del mundo, lucha que la iglesia nos recuerda en el mismo acto del bautismo.

Enzo Cortese y Silvestre Pongutá, biblistas católicos italiano y colombiano, en **Comentario Bíblico Latinoamericano**, Verbo divino, España, 2007.

### Introducción a Tito, a las tres epístolas pastorales y al texto del día

Presentación de Joachim Jeremias

#### Timoteo y Tito

Fue en el verano del 49, pocos meses después de la disputa habida entre Pablo y Pedro (Gál 2.11s) y Bernabé (Hch 15.36s), cuando el apóstol de los gentiles, que se había quedado aislado en Listra (Hch 16.1ss), le fue dado como un don del cielo el hombre que con más desinterés que

nadie (Fil 2.20ss) iba a estar unido a él hasta su muerte, en comunidad de creencias y con toda lealtad. Aquel hombre fue Timoteo.

Timoteo, de unos 20 años de edad (véase 1 Tim 4.12), acompañó a Pablo y a Silas como auxiliar en sus tareas misionales; pero en seguida el apóstol le confió encargos independientes y de importancia (1 Tes 3.1s; 1 Cor 4.17; 16.10s; Hch 19.22; Fil 2.19s). Timoteo es citado como corredactor en seis epístolas (1 y 2 Tes, 2 Cor, Fil, Col, Flm). Acompañó a Pablo en el viaje a Jerusalén al cabo de su tercer recorrido misionero (Hch 20.4) y luego permaneció próximo al apóstol durante su primera cautividad en Roma (Col 1.1; Flm 1); etc.

Tito, al parecer de la misma edad que Timoteo (Tit 2.6s), nos es conocido gracias a cuatro cartas paulinas solamente (Gál, 2 Cor, Tit, 2 Tim); los Hechos de los apóstoles no lo citan de manera notoria. Era gentil de nacimiento (Gál 2.3), convertido por Pablo (Tit 1.4) se encuentra por primera vez en el 48 como miembro de la comunidad de Antioquía y acompañante del apóstol en su viaje al encuentro apostólico (Gál 2.1); así pues, fue colaborador de Pablo antes que Timoteo.

Cuando el tercer viaje misionero, fue Tito quien los llevó a los corintios la "epístola lacrimosa", el ultimátum del apóstol, y trajo nuevamente a la lealtad gracias a su hábil proceder a aquella comunidad ya casi perdida (2 Cor 2.13s; 7.13s; 8.6; 12.17s). Como portador de la segunda epístola a los corintios preparó después definitivamente la venida del apóstol (2 Cor 8.6, 16-24). Solo años más tarde vuelve a encontrárselo en Creta, según la epístola a Tito, donde Pablo lo había dejado para que organizase la joven iglesia cretense (Tit 1.5). Poco antes de la muerte de Pablo marchó a Dalmacia, probablemente por encargo suyo (2 Tim, 4.10).

Según la tradición murió a los 94 años de edad, en Gortyna (Creta), siendo obispo de la isla.

#### La singularidad de las epístolas pastorales

va indicada acertadamente ya en ese mismo apelativo: "pastorales". Constituyen instrucciones y escritos sobre "cura de almas" dirigidos a pastores y pastoras de la iglesia, un caso único en toda la Biblia. Estas epístolas tratan sobre las obligaciones de las personas que cumplen un ministerio, sobre la recta manera de predicar, sobre el buen orden en la vida al servicio de Dios dentro de las comunidades, sobre el uso de la dirección de la iglesia y la disciplina en la asamblea, sobre el cuidado de las personas de las congregaciones y cuando se trata de descaminados, sobre toda debida prestación en materia de asistencia y consejo. En suma, posee importancia para todos los ministros y ministras de la iglesia en cualquier época.

Pero el calificativo de "pastorales" no agota su contenido. Las cartas son más que escritos personales: hablan a la vez a las comunidades. 1 Tim y la epístola a Tito contienen los más antiguos ordenamientos de la vida eclesial sobre fondo evangélico. Regulan la distribución de los ministerios eclesiales y fijan lo que se debe exigir a los ministros. Dan instrucciones para el comportamiento de los miembros de la comunidad, tanto en el servicio de Dios como en la vida diaria. Regulan el deslinde respecto a los maestros de doctrinas erróneas.

Por último, diré que el singular valor de estas tres epístolas ser apoya sobre el hecho de que, aun en el caso de su autenticidad parcial, son los últimos escritos del gran apóstol. Esto vale particularmente para la segunda epístola a Timoteo, vigoroso testamento de Pablo, al encuentro ya del martirio.

#### El problema de su autenticidad

Las consideraciones contrarias a su autenticidad se fundamentan esencialmente en cuatro observaciones:

<u>Primera</u>: faltan en el Canon de Marción (hacia el año 150), lo que hemos de fundarla más bien en que Marción las rechazaba; y en el códice paulino P 46, el más antiguo de los que han llegado hasta nosotros, escrito hacia el año 200, pero es porque se han perdido las siete hojas primeras y últimas. Y ciertamente la más antigua de las colecciones de las cartas pauilinas pudo haberse limitado a recoger las que iban dirigidas a las comunidades.

<u>Segunda</u>: consideraciones que se refieren a la peculiaridad religiosa y teológica de las epístolas pastorales. Estas epístolas acentúan más que las restantes la "sana doctrina" de la iglesia (1 Tim 1.10; 2 Tim 4.3; Tit 1.9: 2.1, etc); la palabra "fe" se acerca repetidas veces al significado de "doctrina de la fe" (1 Tim 4.1,6; Tit 1.13): la fe pasa a ser un *creer rectamente*. Por otro lado, la "obra buena" ocupa en estas epístolas un espacio mayor de lo que era habitual en Pablo (1 Tim

2.10; 5.10; 6.18; 2 Tim 2.21; 3-17; Tit 2.14). Ambas consideraciones parecen apuntar a una redacción en época post-paulina: la Iglesia se consolida, tras las agitaciones de los primeros momentos; su doctrina comienza a configurarse con magnitud robusta, su ética se hace "civil"...

Pero esta consideración no hace justicia plenamente al peculiar carácter de las cartas pastorales, cuyo principal fin era la ordenación de la vida eclesial por la edificación interior y por la lucha contra los sectarios. Por lo que toca a las "buenas obras" diré que no faltan alusiones a ellas en las epístolas anteriores (2 Tes 2.17; 2 Cor 9.8; Rm 2.7; 13.3; Col 1.10; Ef 2.10) y de ninguna manera pueden entenderse en el sentido de justificación por las obras.

La diferencia se manifiesta también en la cristología, que en las pastorales se contacta más bien con la predicación primigenia más que en las restantes cartas, lo cual se explica en parte por la cita en las pastorales de dichos y fórmulas enérgicamente acuñadas y en gran número (1 Tim 1.15; 2.5s; 3.16; 6.13; 2 Tim 2.8; Tit 1.1-4; 3.4-7).

<u>Tercera</u>: Más graves que las otras son las consideraciones basadas en su estilo y su léxico. Falta toda una serie de palabras y giros propios de Pablo; pero ante todo, aparecen 306 palabras nuevas que no se encuentran en los anteriores escritos de Pablo (por ejemplo, "piedad", "piadoso" trece veces, "sana doctrina", "prudencia") y por el uso elevado del lenguaje diario del mundo helenista, con el de la doctrina judeo-helénica de la sabiduría, y con el estilo cortesano.

Pero no se debe sobrevalorar la importancia de la estadística en el léxico. Todas las cartas paulinas acusan peculiaridades lingüísticas; por ejemplo, en la epístola a los Romanos se encuentran 261 palabras nuevas. En el caso de las cartas pastorales, muchas de estas cosas se explican por su peculiar carácter: una ordenación de las comunidades se sirve necesariamente de otras palabras y de un estilo más objetivo; por ser un escrito sobre cura de almas, que de por sí parte más vigorosamente de formulaciones tradicionales. Además la lucha contra la gnosis obliga al empleo de su terminología (así en 1 Tim 1.4; 6.20; Tit 1.16) y a la formación de un vocabulario polémico.

<u>Cuarta</u>: la más grave de todas, que Pablo se hallaba en estrechas prisiones cuando se redactaba la 2da carta a Timoteo, encadenado y tratado como un malhechor (2 Tim 2.9). si nos imaginamos las condiciones en las cárceles de la antigüedad –hacinamiento de reclusos, falta de luz en las celdas, suciedad insoportable, con mortalidad entre la población penal que fue tema de enérgicas quejas— y pensamos que la redacción de una carta de la longitud de 2 Tim requería para la antigua técnica de la escritura, no horas sino días de penoso trabajo, tendremos que calificar como extraordinariamente improbable que Pablo haya escrito de su puño y letra en la prisión esta carta ni ninguna de las otras dos epístolas pastorales.

Pero se ha de admitir ya para las diez primeras epístolas una participación en su redacción por parte de los compañeros de fatigas de Pablo, que sobrepasa lo puramente técnico. Y la redacción de las cartas pastorales hay que imaginársela de manera análoga: fueron escritas por encargo de Pablo, basándose en indicaciones orales precisas y con la continua colaboración del apóstol. Y desde luego, puede contarse además con la posibilidad de que Pablo concediese a su secretario en estas últimas epístolas, un margen de libertad mayor que en las precedentes.

Lo definitivo sigue siendo esto: la figura del gran apóstol de los gentiles se halla también detrás de estas cartas, como creador además de inspirador.

# • Tito 3.1-8 – Postura respecto a las autoridades y a las demás personas

Vs 1 - El modo cristiano de vivir respeta a las autoridades imperiales como a las ciudadanas – pese a ser jerarquías paganas— (cf Rm 13.1s), y también incluye la obligación de promover enérgicamente el bien común civil.

Vs 2 – Cada cual debe acreditarse como discípulo de Jesús, también respecto a su entorno pagano –por más que éste ofendiese a los miembros de las comunidades con calumnias, odios, mofas e injusticias personales–, no respondiendo con injurias, siendo hijos e hijas de la paz y soportando las injusticias.

Vs 3 – por cierto que semejante tolerancia solamente es posible con mucha humildad y profundo conocimiento de uno mismo y por agradecimiento de ser miembros de la familia de Dios a quienes él concedió la gracia (vs 4-7). Todavía hace muy poco tiempo sobre los cristianos cretenses,

recientemente convertidos, reinaba igual alejamiento de Dios en sus mentes y voluntades, la misma pecaminosa concupiscencia y egoísmo en su conducta.

Vs 4-7 – (los siguientes vs 4-7 son, como permite suponerlo la fórmula introductoria del vs 8, una cita posiblemente de un himno de alabanza, que agradecía a Dios la gracia de la fe expresada en el bautismo; su estilo va construido sobre la primera persona del plural. La antítesis contenida en el vs 5 sería una interpolación de pensamientos fundamentales de la predicación paulina, pues en 2 Tim 1.9 encontramos también en una cita, una explanación que corresponde exactamente a ésta.

Vs 4 – Este milagro divino –así canta la comunidad– comenzó con el nacimiento de Cristo y su muerte en la cruz. Su venida representa el giro de la historia de la humanidad. Pues en él se manifestó, como luz resplandeciente en las tinieblas, "la bondad y la afabilidad de Dios, nuestro Salvador". Palabras solemnes –tomadas del modo de expresarse cortesano, recordemos que es una cita, con material ya preexistente– del himno primitivo. Esta "bondad y afabilidad de Dios" representa además el giro para toda vida cristiana verdadera.

Vs 5 – La bondad de Dios nos ha arrancado de la perdición sin nuestra intervención, solo por su misericordia. Este pensamiento básico de la teología paulina es destacado con toda viveza. La salvación nos fue concedida en el "baño del renacimiento". La evocación del bautismo que ocurre por primera vez en Tit 3.5, se explica porque ya el judaísmo enseñaba que el prosélito era en la conversión igual "a un niño recién nacido", era como "creado nuevamente". Y esta comparación la tomó el cristianismo: la obra del Espíritu Santo hace "nuevas criaturas" (Gál 6.15; 2 Cor 5.17); "niños recién nacidos" (1 Pe 2.2); "ser nuevamente engendrados" (Sant 1.18; 1 Pe 1.3, 23; Jn 1.12; 3.3-8; 1 Jn 3.9s; 5.18).

Vs 6 – Que Dios "derramó opulentamente sobre nosotros por Jesucristo nuestro Salvador", excluyendo con eso una vez más toda obra humana; no existe ningún renacimiento que sea obrado por los seres humanos.

Vs 7 – Pero esta gracia de Dios es aún mayor: contiene la justicia y la reconciliación y la herencia de la vida eterna, gracias a la muerte representativa que Jesús alcanzó para nosotros.

Vs 8 – "Esta es palabra fiel": justificados en esta fe por la gracia de Dios, ahora podemos ocuparnos en las buenas obras, que ciertamente revierten sobre todas las personas: salvación de todo el ser humano, salvación para toda la vida, personal, familiar, comunitaria y política, frente a gobernantes y autoridades, amables para con toda la gente (vs 1 y 2).

JoachimJeremias, biblista luterano alemán,1900-1979. **Epístolas a Timoteo y a Tito**, Ediciones Fax, Madrid, 1970. Resumen y adaptación de GBH.

#### Recursos para la acción pastoral

- Tiempos para compartir y promover el uso de agendas y calendarios, almanaques y
  devocionarios, para regalar o recomendar buenos libros para estos meses que pueden venir
  con más tiempo disponible, para pasar más tiempo en contacto con la naturaleza, disfrutando
  la creación de Dios, y para animar a quienes escriben a que manden y compartan sus
  creaciones.
- **Tiempos de campamentos**, ocasiones privilegiadas para el encuentro con el Dios de la fe, el amor y la esperanza. Tiempos buenos para educarnos en la vida comunitaria, en el trabajo y el juego compartidos, en la ayuda al que necesita nuestro apoyo y en recibir el apoyo del hermano.
- **Tiempos oportunos para esas visitas** postergadas pero necesarias y reparadoras, para consolidar amistades y para fortalecerse mutuamente en la fe y en el servicio de amor.

#### Recursos para la liturgia del culto comunitario

Sugerimos un orden culto de Navidad tradicional, ya que a veces hay personas que se acercan a la iglesia en esta fecha esperando cantar los himnos navideños tradicionales y compartir la buena nueva del nacimiento de Jesús.

Podemos recordar cómo nos preparamos para la llegada del niño de Belén, en los cuatro domingos de adviento. Nuestra espera estuvo marcada por la esperanza,

preparamos nuestros caminos, nos fortalecimos confiando en la promesa, y finalmente nos animamos a soñar. Todo esto se conjuga en la Navidad.

Encendemos ahora el cirio blanco central de la corona de Adviento, anunciando que Jesús ha nacido, sigue naciendo, y vendrá otra vez.

#### Convocatoria a la alabanza

La luz de la estrella y el canto nos convocan una vez más a acercarnos al pesebre.

> Y entonces, con las bestias del campo, los humildes y lo alto, llegamos a contemplar el rostro de Dios.

El relato y la cena nos acercan nuevamente a la mesa del Señor.

Haz que hoy aquí, a través de palabras gastadas de tanto contarlas Y regalos que cobran vida al compartirse, podamos una vez más verte y conocerte, Emanuel, Dios con nosotros y por nosotros Niño de Belén, que al esperarte ahora llegues suavemente a nuestras vidas.

Calma nuestras ruidosas ocupaciones con el silencio de tu venida.

Niño de Belén, que al buscarte en este día Llegues suavemente a nuestras mentes

Cambia nuestros pensamientos apagados por el colorido de tu visión.

Niño de Belén, que al anhelarte ahora llegues suavemente a nuestros corazones.

Enriquece nuestro amor mezquino con la calidez de tu ser.

Niño de Belén, que como en el pesebre nos llegues suavemente, nos sanes y nos santifiques con tu presencia.

Amén.

The Feast of the Christ Child, A Christmas Community Service from Iona, Pat Bennet (Tr. L. D'Angiola)

### Sugerencias para la lectura del Evangelio

#### Lectura de Lucas 2.1-5

Canto congregacional: Tú dejaste tu trono y corona por mí (34, Canto y fe) (1ª estrofa)

Tú dejaste tu trono y corona por mí al venir a Belén a nacer, Más a ti no fue dado el entrar al mesón y en pesebre te hicieron nacer. Ven a mi corazón, oh Cristo, pues en él hay lugar para ti. Ven a mi corazón, oh Cristo, ven, pues en él hay lugar para ti.

L: E. Elliot M: I. Sankey

#### Lectura de Lucas 2.6

Canto congregacional: Oh, santísimo, felicísimo (38, Canto y fe) (1ª estrofa)

Oh santísimo, felicísimo, grato tiempo de navidad, Al mundo perdido, Cristo le ha nacido, ¡Alegría, alegría, Cristiandad!

L: J. Falk M: Folclórica Sicilia

# Lucas 2.8-12

Canto congregacional: Venid, fieles todos (36, Canto y fe) (1ª estrofa)

Venid, fieles todos, a Belén marchemos, de gozo triunfantes, henchidos de amor. Y al Rey de los cielos contemplar podremos,

Venid, adoremos; venid, adoremos; venid, adoremos a Cristo el Señor.

L: Himno latino anónimo Tr: F. Cabrera M: Cantus Diversis

### Lucas 2.13-14

Canto congregacional: Oíd un son en alta esfera (37, Canto y fe) 1ª estrofa

Oíd un son en alta esfera: ¡En los cielos gloria a Dios, Y al mortal paz en la tierra!, canta la celeste voz. Con los cielos alabemos, al eterno rey cantemos,

A Jesús que es nuestro bien, con el coro de Belén, Canta la celeste voz: ¡En los cielos gloria a Dios!

L: C. Wesley M: F. Mendelssohn

### Lucas 2.14-16

Canto congregacional: Gracias por Belén (32, Canto y Fe)

Gracias por Belén, por darnos a Jesús, Y por la estrella que nos guía con su luz, Y por todas las promesas que a tu pueblo confirmaste allí Gracias por Belén, por darnos a Jesús.

L y M: b. Williams (EEUU), Tr: P. Sosa

### Lucas 2.17-20

Canto congregacional: La noche de los pobres (Canto y Fe, 6)

El niño ha nacido bajo la enramada,

tiene la mirada azul.

Los sauces le mecen canciones de cuna, redonda la luna está.

Es la noche de los pobres, es la noche del amor. Nace pobre y es el Rey, tiene hambre y es el Pan, tiene frío y es el Sol.
¡Duerme! que velan tu sueño, Jesús,
las cuatro estrellas de la cruz del sur.
El niño se duerme, la madre lo besa,
le da su tibieza un buey.

Le dan los pastores su amor de colores y en los corazones miel.

L y M: J. Santini (Uruguay)

# • Envío y bendición

Que tu estrella nos indique el camino;

Que tu pueblo vea la clara luz;

Que para todas las gentes haya paz y no falte el pan.

Envía tu bendición sobre nosotros,

en esta Navidad

y en el Adviento de cada nuevo día.

En nombre del Padre materno, Y del Espíritu Santo de vida, Y del niño divino-humano Que acogemos en nuestros corazones. Amén.

Luis Carlos Ramos - Red Crearte

# • ¡Oh, santísimo, felicísimo, grato tiempo de Navidad!

Nuestro buen Padre Dios, en este Tiempo de Esperanzas, tiempo de promesas a cumplirse en el nacimiento del Niño de Belén, que es una buena noticia como dijeron los ángeles a los pastores,

#### ¡porque ha nacido un salvador!

ORAMOS para que sea un tiempo de celebrar la luz que vino al mundo para sacar de la oscuridad

a los que allí viven y encaminar nuestros pasos por el camino de la PAZ.

ORAMOS para que sea un tiempo de alegría para todos,

un tiempo de esperanzas,

especialmente para mis hermanos más pequeños,

como los pastores de aquella primera Navidad.

ORAMOS para que éste sea un tiempo cuando quienes tienen poder para regalos costosos, como los sabios de oriente, también como ellos, se pongan de rodillas ante Jesús para adorarlo.

Que nuestra esperanza en este Adviento

contagie de esperanza y llene de alegría a todos y todas. Amén.

Pastora Cristina Dinoto



#### • El Señor que mostró su amor

Que el Señor todopoderoso, que mostró su amor en la debilidad y fragilidad de un niño, te cubra y te acaricie con su bendición.

Que el Señor Altísimo, que dejó su trono de gloria para vivir entre nosotros, te acompañe en todos tus caminos; de día y de noche, en la llanura y en el pedregal;

en los oasis y en los desiertos de tus días.

Que el Señor cuyo rostro no podíamos ver, pero que en Jesucristo se hizo uno como nosotros, te dé un corazón manso y generoso para amarlo en los necesitados, para levantar al caído, para ser paciente con el intolerable y amoroso con el intratable.

A Dios nuestro Señor, sea la gloria y la honra, el poder y la iniciativa. Para siempre. Amén.

Claudio Pose - Tomado de: Webselah

#### Luz del mundo

En medio de la tiniebla... se enciende una risa que despide el invierno de penas y fríos. Se prenden hogueras que reavivan los cuerpos entumecidos.
Una palabra tierna rompe el silencio opresivo y el diálogo brota al fin, a borbotones.
Arde una lámpara que vacía las sombras de fantasmas y miedos.
Dos amigos sellan la paz con un beso, y acaban con años de rencor y heridas.
En una mesa bien provista nadie queda fuera.
Somos risa y fuego, palabra y lámpara, beso y mesa, luz del mundo, hermanos, nacidos para iluminar la tierra.

José María Rodríguez Olaizola, sj

#### Antífona

¿Para qué tu Navidad si no hay gloria en las alturas ni en la tierra paz? ¿Y a José y María no les dan lugar ni dentro ni fuera de la ciudad? ¿Y la Buena Nueva ya no es novedad? ¿Y mandan callar a todos los ángeles que osan cantar? ¿Para qué, para quién, Niño, tu Navidad?

#### Himnos y canciones

- Descubrí al que trae la paz Gerardo Oberman <a href="https://redcrearte.org.ar/descubri-al-que-trae-la-paz/">https://redcrearte.org.ar/descubri-al-que-trae-la-paz/</a> Red Crearte
- Este es un cielo cielito Anónimo del Uruguay, 1977 CF 20
- Noche anunciada Félix Luna, Arg, 1964 Ariel Ramírez, 1964 CF 21
- Noche de paz, noche de amor Joseph Mohr, 1792-1848, Austria Tr F Fliedner, 1845-1901, España Franz Xaver Gruber, 1787-1863, Austria CF 33
- Nochebuena Federico Pagura, Argentina Homero Perera, Uruguay CA 106
- Oh santísimo felicísimo J Daniel Falk, 1768, Alemania Tr Federico Fliedner, 1845, España M folclórica Sicilia, Italia, publ 1794 CF 38
- **Suenen dulces himnos -** William Cushing, 1823-1902, USA Tr J Bta Cabrera, 1837-1916, España George F Root, USA, 1820-1895 **CF 39**
- 🖊 Ya se ha abierto el cielo (Nochebuena) Federico Pagura, Arg Homero Perera, Urug CF 25
- ♣ El niño ha nacido (La noche de los pobres) José María Santini, Uruguay CF 6
- ♣ Noche anunciada Félix Luna, Arg, 1964 Ariel Ramírez, 1964 CF 21
- **◆ Oíd un son en alta esfera -** Carlos Wesley, 1707-1788, RU − Tr Federico Fliedner, 1845-1901, España Félix Mendelsshon, 1809-1847, Alemania − **CF 37**
- **↓ Oigame señora, usted –** N. Wyatt <a href="https://cancionerometodista.com/canciones/oigame-senora/">https://cancionerometodista.com/canciones/oigame-senora/</a>
- ↓ ¡Suenen dulces himnos W Cushing y G Root, USA Tr J B Cabrera, España CF 39
- Una brisa fresquita J. Gattinoni, Argentina https://cancionerometodista.com/canciones/una-brisa-fresquita/
- **Venid, fieles todos** Himno Latino anónimo − Tr J B Cabrera, 1837-1916, España Cantus Diversi, Publ J F Wade, 1711-1786, RU − **CF 36**
- ↓
   Villancico de las flores (Este ramito de flores) Skinner Chávez-Melo, Méx 1944-1992 CF 13
- Ya se ha abierto el cielo F Pagura, Arg. H Perera, Urug. CF 25
- ♣ Yo conozco un pueblito chiquito Betty Rodríguez, Argentina CF 30
- 🔱 Yo quiero una Navidad... A y M Colombo, Uruguay CF 16



Hermano Leói

# Diciembre 28, 2025 – Primer domingo de Navidad (Blanco)

MIÉ 1 – JORNADA MUNDIAL DE LA PAZ



**Evangelio de Mateo 2.13-23:** El Señor le avisa a José que Herodes quiere matar al niño, que huya a Egipto, y entonces Herodes hace matar a todos los niños menores de dos años en Belén y la zona. Después del exilio, José puede regresar con el niño y su madre a Israel, van a la región de Galilea y se quedan a vivir en Nazaret.

**Profeta Isaías 63.7-9:** ¡Haré memoria de la gran misericordia del Señor, por todo lo que ha hecho por nosotros, por su amor y su clemencia con que nos dio

libertad y nos llevó en sus brazos!

**Salmo 148:** Que alaben al Señor el sol y la luna, las aguas que están sobre los cielos, los montes y las colinas, los gobernantes de la tierra y los pueblos, jóvenes, ancianos y niños.

**Carta a los Hebreos 2.10-11, 14-18:** Dios quiere que sus hijos tengan parte en su gloria. Por eso quiso hacer perfecto a Jesucristo, nuestro Salvador, mediante el sufrimiento. y por eso él no se avergüenza de llamarnos hermanos, y se hizo semejante a nosotros y por eso es poderoso para ayudarnos cuando somos tentados.

### Recursos para la predicación

• Mateo 2.13-23 - Presentación de Samuel Almada

#### Análisis

Con esta unidad concluyen los relatos de la primera parte del Evangelio de Mateo sobre el nacimiento e infancia de Jesús (Mt 1-2). La perícopa describe la huida a Egipto de la familia de Jesús, el regreso y su establecimiento en Nazaret, y tiene numerosas conexiones terminológicas con los relatos precedentes de Mt 1.18-25 y 2.1-12.

El relato se puede dividir en tres secciones (vv. 13-15; 16-18; 19-23) y su estructura muestra cierta simetría. La primera y la tercera sección están formuladas de manera casi idénticas. En las dos secciones el Ángel del Señor se le aparece a José y le dice que se "levante, tome al niño y a su madre y se vaya ..." (vv. 13ab y 19.20a); luego se describe la obediencia y cumplimiento de parte de José (vv. 14 y 21). La estructura podría ser la siguiente:

- A Mandato del Ángel en sueños a José y huida a Egipto (vv. 13-15)
  - X La matanza de niños por Herodes y el lamento de Raquel en Ramá (vv. 16 y 17-18)
- A'- Mandato del Ángel en sueños a José y regreso a *Nazaret* (vv. 19-23)

El esquema general se encuentra reforzado con una cita de cumplimiento en cada sección: v. 15: "de Egipto llamé a mi hijo" (Os 11.1); v. 16: "un clamor se ha oído en Ramá ... " (Jr 31.15); v. 23b: "será llamado nazareno" (probablemente ls 11.1). De esta manera también se enfatizan los tres lugares fundamentales del itinerario propuesto: *Egipto, Ramá* (para algunos cercana a Belén) *y Nazaret.* 

Al igual que en Mt 2.1-12 el enemigo, Herodes, está presente en el centro del relato (v 16) y la referencia a 2.7 es inequívoca. La maldad de Herodes, que el lector conoce por el relato anterior (2.7-8), aquí llega al extremo. El hecho de que la acción de Herodes concluya también con una cita de lamentación indica el significado teológico de esta parte intermedia.

La perícopa guarda numerosos paralelismos con las tradiciones sobre la salvación del niño Moisés en Egipto y la matanza de los niños israelitas por parte del Faraón; es una especie de *midrash* o relectura de lo que le paso a Moisés, pero ahora aplicado a Jesús. En estas tradiciones también se encuentran diferencias significativas y de hecho hay una mayor analogía entre Herodes y el Faraón, que entre Jesús y Moisés.

Este tipo de historias legendarias, a su vez, se hace eco de numerosas narraciones antiguas sobre la persecución y salvaguarda, a veces milagrosa, del niño rey (se conocen sobre Ciro, Guilgames, Isis y también sobre Augusto, Nerón y Rómulo).

En los vv. 13-15 es solo la providencia divina la que salva al niño y no se describen acciones maravillosas. La mención de *mi hijo* en la cita de cumplimiento (v. 15) parece incidental, pero ejerce una función orientadora en la composición del evangelio y remite de antemano a la importante sección 3.13-4.11 donde se desarrolla el sentido que tiene para Mateo la filiación divina.

La referencia a *Egipto* (vv. 13-15) para Mateo también es decisiva pues evoca las experiencias fundamentales de Israel y prepara para que se realicen de nuevo. La idea de Mateo es que la salvación acontece de nuevo en la acción de Dios a través de su Hijo.

El regreso de Egipto (vv. 19-23) se realiza en dos etapas. También aquí aparece en primer plano la idea de la providencia divina y de la obediencia de José. Cuando la familia vuelve a la tierra de Israel, José se encuentra con que el etnarca de Judea y Samaria era Arquelao, uno de los hijos de Herodes, que también tenía mala fama; y finalmente decide dirigirse hacia Galilea y establecerse en un pequeño pueblo llamado Nazaret.

La cita de cumplimiento del v. 23 muestra que Nazaret tiene importancia para Mateo, pues éste nombre no se menciona en el Antiguo Testamento y su significado parece incierto. La referencia que más conviene parece ser la de ls 11.1 que habla de un "retoño" (en hebreo *neser*) que brotará de la raíz de Jesé (padre de David), y que fue interpretado en sentido mesiánico por el judaísmo. De esta manera, los términos Nazaret y nazareno estarían compuestos con las mismas consonantes de la palabra *neser* en hebreo.

Por otro lado, el evangelista ofrece más tarde otra pista para interpretar el sobrenombre de Jesús "nazareno", ubicando a Nazaret en la "Galilea de los gentiles" (Mt 4.15). De esta manera, las indicaciones geográficas de Mt 2.19-23 anticipan el camino del Salvador desde Judá / Israel hacia los gentiles; y el itinerario muestra cómo la maldad de los reyes de los judíos (primero Herodes y luego Arquelao) conducen finalmente al niño a Nazaret.

Samuel Almada, en los **Encuentros Exegético-Homiléticos** del ISEDET, Encuentro 21. diciembre de 2001.



#### ▶ Isaías 63.7-9 — Presentación de Samuel Almada

Isaías 63.7-9 es la primera parte de un largo poema (63.7-64:11) que tiene la forma de un salmo de súplica colectivo, comparable a los Salmos 44 y 89. También evoca la memoria histórica que es un tema recurrente en otros Salmos (ver Salmos 78, 105, 106) y fundamental a la hora de buscar la unidad nacional e imaginar el futuro.

Este salmo es una oración de la diáspora, y hay que leerlo (orarlo) teniendo en cuenta el contexto general de la obra del Trito-Isaías (Isaías 56-66), conocido como el profeta de la *reconstrucción* y la *restauración*, pues contiene un conjunto de oráculos destinados especialmente a fortalecer a aquellos israelitas dispersos que decidieron emprender el camino del retorno a su tierra (ver por ejemplo Is 61.1-3 y ss, que es el centro estructural de toda la obra). Esto supone que el imperio babilónico ya había sido conquistado por los persas y que estaba en vigencia el edicto promulgado por el emperador Ciro (en el 538 aC), mediante el cual se permitía a los desterrados israelitas regresar a su tierra para participar de la reconstrucción de su país y la organización de su pueblo.

En Isaías 63.7–64.11 se pueden reconocer las siguientes unidades literarias: introducción y apelación a la memoria histórica (v 63.7); el amor y la compasión permanente de Yavé en oposición a las rebeldías de su pueblo (vv 63.8-11a); el éxodo pasado como la clave de la esperanza (vv 63.11b-14); invocación a Yavé con algunas preguntas críticas (vv 63.15–64.6); plegaria por la restauración (vv 64.7-11).

El v 7 presenta el propósito del salmo que es celebrar los innumerables gestos de bondad de Yavé en el pasado, para luego afirmar su vigencia. El motivo central de esta alabanza es la gran "bondad" (*tob*) de Yavé hacia la casa de Israel, que se ha manifestado en sus actos de misericordia y beneficios concretos (*jésed*) y en sus gestos entrañables y maternales (*rajamim*).

La palabra clave, a modo de apertura, es *recordar*, y para esto el vocabulario utilizado es fundamental. Por eso, el poeta anticipa el relato de los acontecimientos significativos que hacen al

credo de Israel y a su memoria histórica con el término *hesed* que pertenece a la constelación simbólica y tradicional de la Alianza.

Las fórmulas clásicas del lenguaje de la Alianza que aquí se evoca, comienzan normalmente con el relato de los hechos salvíficos condensados en la frase: "yo soy Yavé tu Dios, que te saqué de la tierra de Egipto ..." (ver Éxodo 20.1 y Josué 24.2-13); o se expresa en la afirmación de pertenencia mutua: "yo soy tu Dios, y tú eres mi pueblo" (ver Jeremías 31.33 y Ezequiel 36.28b). A esta relación de Alianza se refiere básicamente el inicio del versículo 8, pero con un desplazamiento de la relación "Dios-pueblo" hacia la relación "padre-hijos". El vínculo de pertenencia y de filiación refuerza la unión y la fidelidad, que se resume en la expresión "no mentirán", referida a los hijos, y que en el contexto de las alianzas tiene el significado político de no transgredir el juramento de fidelidad, a través de alianzas con otros reyes y Dioses; esta es la connotación principal de la "rebeldía" que también se recuerda más adelante en el versículo 10a. El versículo 8 resulta así una síntesis de la teología de la Alianza.

La primera parte del versículo 9 presenta algunas dificultades de orden textual, que se manifiestan en diferentes formas de traducción. En este caso preferimos seguir el texto hebreo, como propone Croatto, en divergencia con las versiones de Reina Valera y Biblia de Jerusalén. De la propuesta de Croatto resulta: "en todas sus adversidades no (les) fue adverso, sino que el mensajero de su rostro los salvó"; lo cual parece un comentario de la tradición de Éxodo 23.20-23.

El contexto del pasaje y su léxico parecen remitir a las tradiciones del éxodo y del desierto. También la última parte del versículo 9 sugiere pensar en la guia y protección de Yavé durante la travesía del desierto: "los levantó y los cargó todos los días desde siempre" (comparar con el léxico de Números 11, especialmente los vv 12, 14, 17, aunque referido a la relación Moiséspueblo).

La expresión "mensajero de su rostro" es única y algo extraña, pero otra vez conviene relacionarla con las tradiciones del éxodo, donde el motivo del rostro de Yavé como algo luminoso y brillante es significativo (ver Éxodo 33:18-23), y un símbolo de su gran poder.

#### Sugerencias homiléticas

Podemos considerar dos aspectos relevantes del acto de *recordar*. Por un lado, significa volver a pasar por el corazón, volver a vivir de alguna manera los acontecimientos evocados; sobre todo cuando se trata de acontecimientos salvíficos o de tiempos cuando se ha experimentado la gracia y la bondad de Dios. Por otro lado, el recuerdo también implica y supone la existencia de una memoria o conocimiento previo que por alguna razón había sido olvidado, ignorado o dejado a un costado; pero que permanece allí y puede ser abordado y recuperado en cualquier momento.

#### Bibliografía:

J. Severino Croatto, Isaías 56-66. Imaginar el futuro. Buenos Aires, Lumen, 2001.

Samuel Almada, biblista bautista argentino, en **Estudio Exegético–Homilético 57,**Diciembre de 2004, ISEDET, Buenos Aires, Argentina

# Salmo 148 – Presentación de Pablo Ferrer

# **Introducción**

Cuando realizamos la exégesis de un salmo debemos tener en cuenta su posible intención. Así veremos que hay salmos de alabanza, de petición de agradecimiento, de entronización, salmos que relatan la historia del pueblo de Dios, etc. Ciertamente que, en muchos casos, se puede hablar de una concurrencia de diferentes sentidos en los salmos. En el caso del salmo 148 estamos ante una alabanza, su objetivo principal es alabar.

Y no estaría de más apuntar algunas notas sobre la comprensión del hecho religioso de la alabanza. Me acerco al salmo a partir de una lectura socioliteraria, buscando encontrar en el discurso rastros, datos del mundo social que produce dicho discurso. La estructura literaria, las opciones lingüísticas que se realizan, los tiempos verbales, los usos de las personas y los personajes son todos elementos que se tienen en cuenta en este abordaje. Veamos entonces estas opciones literarias que se dan en la alabanza.

# 1. Alabar es crear un "mundo"

Cuando un grupo religioso alaba está creando un "mundo virtual". En esa alabanza puede haber espacios geográficos, tiempos pasados y tiempos por venir (personales como en el salmo 146.1 o bien grupales como en el salmo 9.5-6,19-20; Salmo 47.1-4; Salmo 105), seres que habitan en esos tiempos y espacios (Salmo 146.7-9). En mayor o menor medida, alabar implica establecer un mundo espacio-temporal sobre el cual recaerá la alabanza (Salmo 117.1). Ese mundo se establece principalmente no desde un discurso intelectual sino emotivo: no hay un planteamiento acerca del mundo que se está alabando sino una afirmación cierta de la presencia de ese mundo, los seres que ahí viven y los tiempos históricos.

#### 2. Alabar es "ordenar"

En una alabanza hay implícitamente (o a veces explícitamente) un ordenamiento jerárquico del mundo y sobre todo de los seres que en él habitan (Salmo 33.13-17). De la misma forma se alaban las obras de estos seres en forma jerárquica (Salmo 66.16-19). En la alabanza se puede "ordenar" reforzando las escalas de valores de la sociedad circundante o, por el contrario, la alabanza puede proponer un mundo con escala de valores inversa a la del mundo circundante (Salmo 92.6-9,12-15).

### 3. Alabar es entrar en comunión

Cuando una persona alaba participa de una comunión. Ésta es con los que alaban en el mismo tiempo con él (Salmo 95.1,2,6,7; Salmo 11.1) y también con aquellos que a través de los siglos han alabado presentando un mundo similar en la alabanza. Esta comunión se extiende también hacia Dios.

#### 4. Alabar es mostrar mundos negados

Las sociedades a lo largo de la historia ocultan sus pecados estructurales. De diferentes formas hacen que los excluidos dejen de verse, se borren, se olviden, desaparezcan del discurso. Paso previo a la muerte. La alabanza tiene la fuerte capacidad de des-cubrir a estas personas excluidas, desaparecidas (Salmo 9.17-18; Salmo 103.6; Salmo 113; Salmo 146.7-9). La alabanza se alegra de la opción preferencial de Dios hacia estas personas.

#### Comentario del texto

Vemos que el texto de alabanza del Salmo 148 tiene una división muy clara en dos grandes partes. Éstas se refieren a lugares desde los cuales se realiza la alabanza. Puesto en un esquema:

Lugar de alabanza: los cielos v.1 Lugar de alabanza: la tierra v.7

Habitantes y elementos del cielo vs.2-4 Habitantes y elementos de la tierra vs.7b-12

Humanos: vs. 11-12
Alabar el Nombre: v.5a
Alabar el Nombre: v. 13a
Razón de la alabanza: v. 5b
Acción de Dios sobre cielos: v.6
Acción de Dios sobre tierra: v.14

### Alaben desde los cielos y desde la tierra

En relación al mundo virtual que se va creando podemos ver un "encuentro" de alabanza desde arriba y desde abajo. El espacio celestial produce alabanza y el espacio donde viven las criaturas animales, vegetales y humanas también. Esto es en primer lugar una creación de comunidad, es hacer visible una comunidad que está unida en la alabanza. Es, ciertamente, una comunidad muy especial puesto que incluye seres celestiales, seres inanimados, seres con vida, seres terrenales, seres humanos.

La creación de esta comunidad tiene el importante efecto de ubicar al ser humano, darle su lugar dentro de la obra total del Creador. Pero también puede ser un elemento esperanzador en tiempos de desesperanza. Saber que hay toda una creación que espera en Dios puede ayudar a vivir en tiempos difíciles. Esto se observa en el libro del Apocalipsis donde la alabanza en los cielos (Ap. 4.8-11; 5.8-14 aquí se marca "toda criatura del cielo, de la tierra, de debajo de la tierra y del mar, y todo lo que hay en ellos, oí que respondían..."; 7.9-12; 19.1ss; etc.) pareciera ser lo que da fuerzas y esperanzas a los que están siendo perseguidos en la tierra. La alabanza en el cielo fortalece a los de la tierra, y la comunidad de alabanza entre cielo y tierra que se ve en el salmo 148 puede ser una herramienta para resistir en tiempos de dolor.

### Alaben el Nombre de Yavé (YHWH)

Sobre el Nombre de YHWH hay varios estudios. Ya Abraham es el primero que invoca el Nombre de YHWH (Gn 12.8, 13.4; 21.33) y en el final, en el libro del Apocalipsis, vemos el Nombre de Dios o del Cordero contrapuesto al Nombre de la Bestia (Ap 13 y 14). En muchos casos, tanto en el Primer Testamento como en el Segundo, cuando se pide adorar el Nombre se da la razón para tal pedido (Sal. 102.15; 138.2ss; etc.) No es diferente en el caso del salmo 148. La razón para alabar el nombre de YHWH, en este salmo, son dos y se encuentran en el v 5 y en el v 13. En el primer caso se convoca a la alabanza a Dios por su naturaleza de Creador, esto se pide a los habitantes del cielo. Esta naturaleza de Dios refleja la Creación según el primer relato en Génesis 1.1–2.4a donde Dios ordena mediante su voz y las cosas son creadas (usa el mismo verbo, en el Salmo y en Génesis, para "crear": bara). A la vez presenta un Dios no sólo Creador sino que es aquel que establece las leyes que permanecen rigiendo eternamente para los seres celestiales vistos anteriormente. Podríamos decir que el Dios de los cielos es un Dios que es alabado por su "estabilidad" por su capacidad de establecer leyes inmutables en la región de los cielos.

En el segundo caso, v. 13, la razón para alabar el nombre de YHWH en la tierra tiene que ver con la diferenciación de otros nombres: "porque sólo su nombre es sublime". Esto nos dice de otros nombres que luchan por establecerse como sublimes. Esto nos habla de una pugna que surge en la tierra. La alabanza en la tierra no tiene el mismo motivo que en el cielo. Allá se alaba el nombre por su estabilidad, aquí por su fuerza para permanecer sublime entre otras opciones. En la tierra es un Dios que se agita, y necesita recordar que "su majestad es por encima de la tierra y el cielo" (v 13) En el cielo la acción por la que es alabado es porque establece leyes eternas, en la tierra es alabado porque acompaña a su pueblo, porque lo levanta (v 14) En la tierra convoca a la reunión, al encuentro "de todos sus amigos", "de los hijos de Israel" (v 14).

### El viento, el árbol, el pájaro... y los reyes

La numerosa descripción de objetos y seres que tienen la capacidad de alabar (y por lo tanto reconocer, valorar, cantar, expresar amor, libertad...) abarca desde el viento, pasando por los vegetales y animales y terminando en el ser humano. Y esto es sumamente interesante. Tiene que ver con ese mundo virtual que se crea. Que no es sólo una pintura sino la confianza de cómo deben ser las cosas. En este mundo el ser humano es puesto en igualdad con toda la creación de Dios. Pero no es el ser humano en cuanto ser humano sino que éste es descrito en sus categorías sociales, políticas, generacionales. No se es ser humano sino dentro de ciertas y determinadas categorías, diría este salmo. Pero a la vez que las reconoce también las relativiza ¿Qué diferencia hay entre el viento y los reyes de la tierra? Ambos tienen la capacidad de alabar el Nombre de YHWH. ¿Qué diferencia hay entre los reyes y los niños? Ambos tienen la capacidad de alabar a Dios. El Nombre de YHWH se transforma en algo que devuelve la dignidad, la capacidad cognitiva, la capacidad volitiva a cada ser y elemento de la creación. Y hay un especial énfasis en los seres humanos, entendido en la descripción más detallada que de ellos hace.

Además, tenemos que notar que las categorías sociales son puestas en pares y no hay que perder de vista esto puesto que los pares son los que son llamados a alabar conjuntamente. Esto de los pares se da sólo en la alabanza desde la tierra y se ponen en par elementos contrapuestos también en la naturaleza. Veamos:

Fuego-granizo (calor-frío); nieve-bruma (densidad-impalpable); montañas-colinas (grande-chico); árbol frutal - cedro (doméstico-salvaje); fieras-ganados (doméstico-salvaje); reptilpájaro que vuela (arrastrar-volar).

Sin dudas que los opuestos aquí esbozados pueden ampliarse o bien buscar otras características para oponer.

De la misma forma tenemos las categorías sociales humanas puestas en pares:

Reyes de la tierra – pueblos *todos* (dominantes-dominados, opresores-oprimidos, servidores-servidos, etc.).

Príncipes – *todos* los jueces de la tierra (gobernantes-ejecutores de la justicia, injustos-justos, etc.)

En estos dos pares notemos que el segundo término tiene la partícula que indica la totalidad (*kol*). Jóvenes- *y también* doncellas (varones jóvenes-mujeres jóvenes, varón - mujer)

Viejo – *junto con* niños (ancianidad respetada – niñez carente de derechos, sabiduría-no sabiduría, no vitalidad – vitalidad, etc.).

En estos dos pares notemos partículas que indican conjunción de los dos términos, son llamados explícitamente a alabar en conjunto (*im*, viejos y niños) o de la misma forma (*gam*, jóvenes y doncellas).

### Reflexión sobre el texto

- ¿Qué mundos presentamos en nuestras alabanzas? ¿Reforzamos los sistemas jerárquicos, valorativos, económicos, religiosos de nuestros tiempos? ¿O los desafiamos con una alabanza que invierte la muerte, transformándola en vida?
- ¿Quiénes podrían alabar en comunidad con nosotros? ¿Quiénes no podrían hacerlo? ¿A quiénes incluye y a quiénes excluye nuestra alabanza?
- ¿Alabamos a un Dios inmutable o a un Dios compañero?
- ¿En nuestra alabanza está la naturaleza, ya sea la campesina como la ciudadana? ¿Nuestra alabanza nombra, incluye situaciones de fuera de nuestros templos?
- ¿Cuáles son los opuestos que en nuestra alabanza son convocados a juntarse, a entrar en

Estas podrían ser las primeras preguntas que nos ayuden a armar un mensaje a partir del salmo 148. Cada uno, cada una, tendría que revisar en su propia comunidad la situación. Sin dudas que puede ser un muy buen momento para repensar en conjunto nuestra alabanza a Dios.

Pablo Ferrer, biblista metodista argentino en **Estudio Exegético– Homilético**, Mayo de 2007, ISEDET, Buenos Aires, Argentina.

#### • **Hebreos 2.10-18** – Comentario de Enrique Nardoni

### La idea de salvador o redentor

Esta idea se expresa en la sección de 2.5-18 por las expresiones "pionero de la salvación" (2.10) y "ha dado libertad" (2.15). Es un tema que aparece en diversas soteriologías como la grecorromana, la judía y la gnóstica. El modelo mítico común a todas ellas es el héroe que libera a la gente en peligro o en opresión. En el mundo grecorromano eran muy conocidas las hazañas liberadoras de Hércules. En el judaísmo se ensalzaban las gestas salvadoras del éxodo de Egipto (10.15-21). El gnosticismo sostenía que el redentor desciende para concienciar a quienes están muertos espiritualmente en las tinieblas de su propia ignorancia para darles la posibilidad de redimirse a sí mismos.

El cristianismo primitivo usó un lenguaje semejante al modelo mítico, pero lo usó para describir la realidad histórica de la encarnación de Cristo y su sufrimiento hasta la muerte para la redención de la humanidad. Ciertamente la realidad física de la encarnación y de la muerte de Cristo no condice con el concepto gnóstico de la maldad de la materia. Y además, la idea de cristiana de la redención se diferencia totalmente de redención gnóstica en que el alma humana, una vez consciente de su origen, se redime a sí misma.

Para los lectores en el mundo grecorromano, Cristo era el verdadero salvador en contraste con las pretensiones de los emperadores que se proclamaban salvadores de la humanidad. Para los lectores actuales, Cristo salvador ayuda a evaluar y contrarrestar el orgullo y engreimiento de mesías políticos que, con promesas halagadora o movimientos de fuerza conquistan el poder y con sus abusos acrecientan las injusticias, conculcan la dignidad de la persona humana y distorsionan la mentalidad de la gente. Y más allá de la visión negativa que podemos encontrar en la visión de un mundo destinado a la destrucción (12.27), como cristianos aspiramos a que en la sociedad haya líderes que no busquen el poder para enriquecerse o imponer sus ideologías, sino que efectivamente trabajen para el bien común con un gran sentido de solidaridad según el espíritu que Hebreos propone en sus últimas instrucciones (12.12-14; 13.1-6).

#### El concepto de perfección

La perfección de Cristo se relaciona con su función sacerdotal, aunque no es una perfección dada por una consagración ritual. Es más bien una perfección lograda en el aprendizaje de la compasión, por la experiencia del dolor, una maduración en la fidelidad forjada por la obediencia

que hace derramar lágrimas y verter sangre hasta la muerte. Se trata de una compasión y una fidelidad llevadas a un grado trascendente y permanente por la resurrección y glorificación de Cristo, que accede al trono del Padre y queda entronizado junto a él, dando a los fieles la capacidad de seguir el camino que él ha dejado abierto. Cristo remató su perfección cumpliendo su función de pionero (*arkhégos*) de nuestra salvación.

Queda la pregunta, ¿qué es la perfección para el creyente? Es algo que el sacerdocio levítico no puede lograr para el ser humano (7.11; 9.9; 10.1). Es lo que solamente Cristo sumo sacerdote puede alcanzar para los fieles (10.14; 12.23), es decir, el perdón de los pecados, la entrada en el santuario celeste y el gozo de la ciudad permanente de los cielos. El sueño de la ciudad permanente incluye la satisfacción de las aspiraciones humanas, pero su realización supera toda imaginación porque Dios ha resuelto conceder gratuitamente a sus fieles una participación de su mismo descanso.

El creyente vive en la expectativa de la ciudad permanente, y Hebreos nos exhorta a "tener fijos los ojos en el pionero y consumador de la fe, Jesús; el cual, por la dicha que le esperaba, sobrellevó la cruz, despreciando la ignominia, y está sentado a la derecha del trono" (12.2). La exhortación invita a cargar la propia cruz: "Salgamos, pues, a encontrarlo fuera del campamento, cargados con su humillación, que aquí no tenemos una ciudad permanente, andamos en busca de la futura" (13.13-15).

#### La cristología sacerdotal (2.17)

Esta homilía es el único escrito del NT que atribuye a Cristo explícitamente el título de sacerdote y que lo muestra ofreciendo su sacrificio en el cielo en una actitud de perenne intercesión (ver 2.17; 3.1; 4.14; 7.25; 8.1; 9.11). Los temas de intercesión y de ofrecimiento de la propia vida aparecen asociados con Cristo en varios escritos neotestamentarios (Rom 3.25; 8.3; Gál 2.20; Ef 5.2; 1 Tim 2.5; 1 Pe 2.24; 1 Jn 2.2; Mc 10.45 y par). Asimismo, el cuarto evangelio aplica a Jesús motivos sacerdotales, aunque en forma esporádica (Jn 17.19; 19.23) y el Apocalipsis lo muestra una vez con atuendo sacerdotal (1.13). Pero ninguno de estos escritos usa explícitamente el título de sacerdote para Jesús, ni tampoco lo muestra ofreciendo su sacrificio en el templo del cielo.

Hebreos reserva el título de sacerdote solo para Cristo. En esto difiere de 1 Pedro que da a la comunidad el título de "sacerdocio real" (1 Ped 2.9). Vale la pena aclarar que 1 Pedro no se refiere a una participación del sacerdocio de Cristo con función mediadora al estilo del sacerdocio levítico. Trata más bien de la comunidad que, a imitación del pueblo de Israel (Éx 19.6), ejerce una función sacerdotal hacia las naciones dando testimonio de las maravillas que Dios ha obrado en su favor. El testimonio se hace por la práctica de la obediencia y de las buenas obras. Esto es lo que 1 Pedro llama "ofrecer sacrificios espirituales" (2.5). El autor de Hebreos, por su parte, exhorta a la comunidad a ofrecer sacrificios de alabanza y buenas obras (Heb 13.15-16), pero no alude a un testimonio hacia las naciones; parece más bien referirse al culto que toda la comunidad ejerce para estrechar sus relaciones con Dios y fortalecer la cohesión y solidaridad entre sus miembros. Aunque use términos cultuales, el autor no atribuye carácter sacerdotal a la comunidad ni a ninguno de sus miembros. En esto, Hebreos no es una novedad porque no hay escrito alguno en el NT que mencione la función o cargo de sacerdote en la comunidad cristiana.

### El concepto de expiación (2.17)

La acción expiatoria del sacrificio de Cristo no debe interpretarse como una sacrificio destinado a aplacar una divinidad airada, como se solía entender en el mundo pagano de entonces. Se debe interpretar más bien según el concepto bíblico, en que "expiar" (hilaskesthai) significaba eliminar la situación creada por la transgresión de la ley divina, transgresión considerada una impureza que obstruía la relación con Dios (ver Éx 25.17-22; 31.7; 35.12). La remoción se expresaba por el rito litúrgico de la sangre en el Día del Perdón (Lev 16.15-20, 27). Pablo considera que el rito antiguo solo creaba una situación de tolerancia. Para él, el único medio efectivo de expiación por los pecados es la sangre de Cristo derramada en la cruz (Rom 3.25).

Hebreos toma de la tradición este concepto de expiación, pero usa una sola vez el verbo "expiar" aplicado a la muerte de Cristo " (2.17). En su lugar, prefiere usar palabras equivalentes como "remisión" (9.22) o el concepto de "quitar" expresado por diferentes verbos griegos (9.28; 10.4,11), o la idea de "purificar" (1.3; 9.14,22,23; 10.2). En el lenguaje ritual, la impureza se remueve o se purifica y la mancha se limpia. Se trata de una purificación que rehabilita a la persona frente a

Dios y la consagra al culto del Dios viviente. Por otra parte, las ideas de "expiar", rociar" y "purificar" son metáforas que evocan las ceremonias de la antigua alianza mientras Israel peregrinaba en el desierto camino a la Tierra prometida. Al usar este lenguaje evocativo, el autor quiere hacer vivas en la imaginación de la comunidad cristiana las experiencias del Israel del desierto para despertar y alimentar la conciencia de que ella es el verdadero Israel de las promesas.

Enrique Nardoni, biblista católico argentino, 1924-2002, en **Comentario Bíblico Latinoamericano**, NT, Verbo Divino, España, 2003, resumen de GB.

### Recursos para la acción pastoral

- Un "día de acción de gracias" viene muy bien en este tiempo de la iglesia: gracias por las bendiciones recibidas en el año, por los dones expresadas en la comunidad creyente, por la superación de las dificultades o crisis, por el acompañamiento en situaciones de enfermedad o de muerte. Será bueno prever alguna forma de hacer sencilla y breve la manera de dar los testimonios, por ejemplo mediante tarjetas con alguna decoración, para decir la gratitud en forma escrita, para después leerlas por alguien de quienes dirigen la liturgia. Habrá que decorar el templo con motivos de gratitud.
- La acción de gracias es un tipo de oración en que se subraya la expresión de gratitud que suscita en los seres humanos el trato con que Dios les favorece: puede tener una orientación más bien egocéntrica (gratitud por los beneficios recibidos) o más bien altruista (alegría por la bondad de Dios). Vinculada íntimamente con la oración de alabanza, no está reñida con la plegaria de petición, sino que representa un complemento necesario de la misma, en cuanto manifiesta la valoración admirativa que el creyente hace de los dones que recibe del Señor.

La plegaria de acción de gracias, llamada también de bendición, constituye una característica notable de la fe de Israel y representa el punto culminante de la oración cristiana. En efecto, sin olvidar la necesidad de la oración de petición e intercesión, el pueblo de Israel gustaba de usar la plegaria de acción de gracias, con la que proclamaba las maravillas obradas por Dios, expresaba la continuidad de la protección divina y la gratitud que todo ello le producía.

Muchos de los salmos, tan a menudo cantados por los israelitas, son himnos de acción de gracias que recuerdan las grandes intervenciones salvadoras de Dios en la historia e invitan a todos a los pueblos a reconocer el poder divino.

Y el pueblo de Israel utilizaba en diversas ocasiones, pero sobre todo en las comidas y en determinadas reuniones de culto, las llamadas bendiciones (berakot), en que se proclamaba bendito (es decir, digno de alabanza y gratitud) al Señor por su bondad y por sus dones, como en la fórmula que acompañaba la primera copa y la fracción del pan en las comidas más solemnes: "Bendito seas tú, Señor, Dios nuestro, rey del universo, que nos das el fruto de la viña. Bendito..., que haces que la tierra produzca el pan".

La oración cristiana se sitúa en esta línea de preponderancia de la dimensión de la acción de gracias, propia de la plegaria judía, y así, el Padrenuestro, por ejemplo, contiene ya, bajo forma de súplica, una orientación fundamental hacia la acción de gracias.

Pero es en la oración cristiana por excelencia, la llamada plegaria eucarística (*eucaristía* significa precisamente acción de gracias) del culto cristiano, donde con mayor claridad se observa dicho carácter. Su resumen estructural es éste: "Demos gracias a Dios, porque ha obrado maravillas por nosotros, la principal de las cuales ha sido entregar a su propio Hijo para nuestra salvación".

Y todas las demás oraciones cristianas de bendición y consagración contienen también este aspecto eucarístico. Y a su vez, todas las oración es de petición poseen igualmente una orientación hacia la acción de gracias.

J Llopis, en Diccionario abreviado de Pastoral, Verbo Divino, España, 1999.

 Animemos y acompañemos los campamentos de verano. Los campamentos son experiencias inolvidables para todos y todas quienes los han vivido. Por eso es bueno apoyar a los chicos de nuestras congregaciones que no puedan cubrir el costo, y colaborar con los equipos de conducción de los campamentos con distintos apoyos: vehículos, especies

alimentación, materiales de librería para los apuntes o para las manualidades, elementos de juego y recreación, etc. Previamente hay que comunicarse con estos equipos, por cierto, para coordinar la colaboración.

- Promovamos y animemos los encuentros de verano, de minivacaciones, de encuentros en las casas, usando estos materiales de los Recursos o muchos otros, para enriquecer la reflexión, la oración, la intercesión compartida... Debe ser algo breve, ningún discurso, algo puntual y específico, una sola idea. Así va a quedar en la mente y la conciencia de los participantes. Puede ser una foto o una pintura, comentada, por ejemplo como se hace con las portadas de El Aposento Alto... Puede ser una canción, grabada o recogida en un video, y que en lo posible puede verse en una tele...
- Un saludo desde nuestra iglesia a la ciudad o al barrio puede ser muy oportuno en este tiempo de especiales sensibilidades, por la Navidad, por el Año Nuevo, por la celebración de los "Reyes"... Debe ser un folleto bien impreso, corto, casi un volante, con letra grande, un dibujo claro, y conteniendo una "buena noticia", un "evangelio" para el barrio, un deseo, una bienaventuranza o palabra de aliento, una oración, pero todo en lenguaje coloquial. Que llegue no como propaganda, sino como invitación a la alegría y la esperanza...

### Recursos para la liturgia del culto comunitario

### • Sí a la vida, hacerse estrella

#### Navidad. Sí a la vida;

un niño nuevo que ya no muere. Nació el amor, ya para siempre; esa es la vida que no envejece, luz en la noche de todo el mundo, fuego en la tierra y Dios lloviendo, llueve que llueve.

Navidad. Abrir las manos y abrirse a todos, que llueva la gracia, que llueva el cielo. Dios nos regala y se regala; regala vida y Él vive dentro; tú ya no vives, ya nació en ti un niño nuevo.

Navidad. Vivir para darse, para dar vida, sembrar la vida por el desierto,

hacerse ternura y pan crujiente, hacerse madre, samaritano de los caminos, hasta gastarse.

#### Navidad.

Defender la vida que está creciendo; rescatar la niña del buitre malo; decir que no a cualquier Herodes; maldecir a la muerte y a los señores de la guerra, la droga y la rapiña, y dar la vida para que el niño viva.

#### Navidad.

### Seguir la estrella y hacerse estrella;

llevar la paz y la alegría, abrazo vivo del arco iris a los niños, a todo el mundo; ecología de los espíritus, un reino nuevo.

Cláudio Carvalhaes

### Para un Culto de Acción de Gracias por el año transcurrido

#### Gracias a Dios por la tierra

Creo en la buena creación de Dios, la Tierra. Ella es santa, ayer, hoy y siempre.

No la toques, ella no te pertenece, mucho menos a cualquier empresa. No la poseemos como un objeto que se compra, se utiliza y se desecha. Ella pertenece también a otro.

¿Qué podríamos saber acerca de Dios sin ella, nuestra madre?

¿Cómo podríamos hablar acerca de Dios sin las flores que alaban a Dios,

sin el viento y el agua que en susurros hablan de su gracia?

¿Cómo podríamos amar a Dios sin aprender de nuestra madre el cuidar y el preservar?

Doy gracias por la buena creación de Dios, la Tierra. Ella está ahí para todas las personas, no sólo para los ricos. Ella es santa en cada una de sus hojas en el mar y la tierra firme, en la luz y la oscuridad, en el nacer y el morir. Todos cantan la Canción de la Tierra.

No nos dejes vivir un solo día, olvidándonos de ella.

Queremos preservar su ritmo y dejar que brille su paz. Protégela de la ganancia y la prepotencia porque ella es santa. Aprendamos a sanarla. Doy gracias por la buena creación de Dios, la Tierra. Ella es santa, ayer, hoy y siempre.

Dorothee Solle, en "Renovación de la Creación de Dios: Esperanza y Acción. Global Praise y Red de Liturgia del CLAI.

#### Hacer nuevas todas las cosas

Quiero dejar, Señor, en el año que ahora acaba...

La envidia que me hace soñar con aquello que no me corresponde e infravalorar los golpes de suerte del que camina junto a mí

La violencia que me convierte en verdugo de innumerables prójimos

La indiferencia ante el que vive horas amargas

y encuentra como respuesta el vacío de mis obras y palabras

La pereza en el afán de superación

Las manos que se cierran ante rostros que sufren

El corazón altanero y ambicioso, hipócrita y egoísta

El pensamiento por lo puramente efímero

La debilidad que me hace vulgar y uniforme en medio del mundo

La mentira que oculta la veracidad de las cosas

La tristeza por los proyectos truncados

La desesperanza que trae mis limitaciones y carácter

La tibieza en mis actitudes

El disfraz que disimula mi franqueza

Y quiero recoger, Señor, en el año que ahora comienza

Un poco de tu paz para que sean días de sosiego

La conformidad para que no sufra con aquello que carezco

La fraternidad para ver al otro como un amigo y no como un adversario

La fe para no ser esclavo de aquellos grilletes con los que aprietan las dudas

La audacia para resolver los problemas que me asalten

La profundidad para meditar y escrutar los misterios y la fortaleza para ser yo mismo

La originalidad para sentirme siempre vivo

La verdad para no ser esclavo de mis falsedades

La alegría para ser portador de optimismo en el mundo que me rodea

La esperanza para soñar con una nueva humanidad y un nuevo orden

La coherencia para que no exista distancia entre el digo y hago

La nitidez para no ser malinterpretado en la percepción de las cosas y de los hechos

El amor para saber que es una puerta por la que se sirve en la tierra y se entra en el cielo

El perdón para comprender que es peso que quito de mis hombros Amén.

Amós López Rubio, tomado de: Red Crearte

#### Dios, nuestro Padre, te damos gracias...

Te damos gracias, Dios, nuestro Padre, por toda chispa de belleza que hemos visto. por todo eco de tu verdad que hemos oído;

por todo beneficio que hemos recibido, por todo el bien que hemos podido hacer; y por todas las tentaciones para las cuales nos diste gracia a fin de vencerlas:

Te damos gracias, oh Dios.

Te damos gracias, Dios, nuestro Padre, por este año de nuestra vida.

Te damos gracias por aquellos que nos han servido de guía,

consejo, advertencia y buen ejemplo.

Te damos gracias por aquellos en cuya compañía brilló el sol aunque lloviera,

y que hicieron brotar una sonrisa en nuestros labios aun cuando las cosas salían mal.

Te damos gracias por aquellos con quienes las cosas más terribles no lo fueron tanto, y los obstáculos parecieron menos graves.

Te damos gracias por aquellos cuya presencia nos libró de caer en tentación, y que nos impulsaron a hacer el bien.

Te danos gracias por aquellos con quienes nos alegra estar,

y en cuya compañía las horas pasan demasiado pronto.

Te damos gracias por los instantes felices

que siempre serán para nosotros gratos recuerdos.

Te damos gracias por los momentos de fracaso que nos hacen ser humildes,

y que nos recuerdan cuánto te necesitamos Sobre todo te damos gracias por Jesucristo, quien durante el día es nuestro amigo y compañero, y que durante la noche es nuestra almohada y nuestra paz. Oye, Señor, nuestra acción de gracias por tu amor. Amén.

William Barclay, en Oraciones para el hombre común, La Aurora, Buenos Aires, 1978. Días 1 y 29.

#### Para enfrentar el nuevo año

#### Dame la oportunidad de vivir

Que mis años sean luces que señalan el camino de la noche hacia el día, que mi voz, compases de alegría como el alegre dulzor del agua y el vino, que mis manos, la tenue melodía que quiebra el rigor de los inviernos que suavice el hastío del verano.

Que mis ojos sean cuna y reposo y mis brazos, la fuerza y la ternura: para el consejo sabio, para el consuelo generoso... para el sueño sereno y cadencioso....

Mis palabras, un milagro de calor que derrita la dureza de la escarcha sosteniendo la fe de los vencidos, la pequeña fe del que ha perdido! Mi boca, un símbolo de paz cuando falten la justicia y la cordura. ¡Usa mis ganas y mi alegría, Dios!
Usa mi mente y voluntad y mis pies... firmes en la marcha junto al que sufre y al que llora y Tu favor implora, envíame como bálsamo al dolor. Y al que arrepentido, de rodillas, cae a tus pies por tu perdón, caiga también yo a su lado cual semilla de sosiego, de calma, y crezcamos juntos en un ruego de esperanza por los frutos del amor. ¡Amén!

Salwa Azzam - Red de liturgia del CLAI

### • ¿Qué se va?

Se va otro año", dicen y parece que se fuera la vida. Pero la vida se queda...

¿Qué nos llevamos con nosotros y qué queda atrás?
¿Qué es lo que se queda y qué lo que se va?
Que queden atrás los fracasos, los intentos fallidos,
el sabor amargo de la impotencia, las broncas y los rencores.
Que queden atrás los desencuentros, las frustraciones,
la gran hipocresía de la vida mal vivida, sin amor, sin alegría.

Renuncia a todo lo que te estorba, a lo que te impide mirar hacia adelante.

Pero no renuncies nunca a tu libertad.

Que el año nuevo que se anuncia en este adviento del Jesús de la Vida nos encuentre libres y dispuestos, sin lastre, libres de pesadas cadenas, libres de viejos pecados, libres de nuestros prejuicios, libres de nuestras penas, para buscar la otra libertad: la de amar y luchar y resistir, la de hacer la paz y convivir.

Libertad para creer que no es hueca la esperanza,

y que si existe la fe también existe ese mañana como un regalo se asoma, para alimentar tus sueños y afirmar que no tienes dueño más que el Dios de la historia,

que renunció a su gloria para mirarte a los ojos, para levantarte del suelo y hacerte libre en tu vuelo.

No te encadenes a tu aire, olvida el pasado y avanza; un día nuevo ya amanece, recíbelo con confianza.

Dios te hizo libre, te lo recordó en Navidad.

Quizá, como yo, te preguntes: "¿Acaso soy libre de verdad?"

La libertad es un instrumento que debes ejecutar, con ganas y sentimiento, con fuerza y calidad.

Cuando tocas sus cuerdas, ¡que suene el sonido luminoso de tu vida!

En este año nuevo que viene: ¿qué se queda y qué se va? Que se vaya lo que no sirve y que se quede tu libertad.

Edo Hanni Gut

Gerardo Oberman

### Bendición para el nuevo año

Que tu mirada gane en hondura y detalle para que puedas ver más claramente tu propio viaje con toda la humanidad como un viaje de paz, unidad y esperanza.

Que seas consciente de todos los lugares por los que caminas y vas a caminar en el nuevo año, y que conozcas, por experiencia, qué bellos son los pies del mensajero que anuncia la paz.

Que no tengas miedo a las preguntas que oprimen tu corazón y tu mente; que las acojas serenamente y aprendas a vivir con ellas hasta el día en que todo quede al descubierto Que des la bienvenida con una sonrisa a todos los que estrechan tu mano: las manos extendidas forman redes de solidaridad que alegran y enriquecen con su presencia protectora.

Que sea tuyo el regalo de todo lo creado; que sepas disfrutarlo a todas las horas del día; y que te enfrentes, con valentía y entusiasmo, a la responsabilidad de cuidar la tierra entera. Que el manantial de la ternura y la compasión mane sin parar dentro de ti, noche y día, hasta que puedas probar los gozos y las lágrimas de quienes caminan junto a ti, tus hermanos.

Que despiertes cada mañana con la acción de gracias en tus labios y en tu corazón, y que tus palabras y tus hechos proclamen que todo es gracia, que todo es don.

Que tu espíritu esté abierto y alerta para descubrir el querer de Dios en todo momento; y que tu oración sea encuentro de vida, de sabiduría y de entendimiento de los caminos de Dios para ti.

Que tu vida este año, cual levadura evangélica, se mezcle sin miedo con la masa y haga fermentar este mundo en que vivimos, para que sea realmente nuevo y tierno.

Y que la bendición del Dios que sale a tu encuentro, tu roca y refugio, tu fuerza y consuelo, tu apoyo en todo momento, lo invogues o no, descienda sobre ti y te guarde de todo mal.

Joel Elí Padrón

### • Dios, Padre de toda la humanidad...

Oh Dios, Padre de toda la humanidad, te rogamos que de tal manera inspires al pueblo de este país con el espíritu de justicia, de verdad y de amor, que en todas nuestras relaciones mutuas podamos manifestar nuestra hermandad en ti, por amor de Jesucristo nuestro Señor.

De un Libro de Oración Común, Sud África

#### Himnos y canciones

- **♣ Bendición –** A. Jara Reyes, Argentina <a href="https://cancionerometodista.com/canciones/bendicion/">https://cancionerometodista.com/canciones/bendicion/</a>
- **↓** Dios entre tus manos A. Kaskinen, (tr. J. Gattinoni), P. Simojoki, Finlandia CF 224
- **♣ En tus manos –** R. Hernández, Cuba **CF 242**
- **Es tiempo de esperanzar –** G. Oberman https://cancionerometodista.com/canciones/es-tiempo-de-esperanzar/
- Iglesia que sirve, sirve C. Kupka, Brasil https://cancionerometodista.com/canciones/iglesia-que-sirve-sirve/
- La luz de Belén J Zijlstra Arduin H Vivares, R Crearte https://redcrearte.org.ar/la-luz-de-belen/
- **↓** ¡Oh, santísimo, felicísimo! J Falk, Alemania Música folclórica italiana CF 38
- Que el Señor te de su bendición J. Sierra Cavazos, México https://cancionerometodista.com/canciones/que-el-senor-te-de-su-bendicion/
- Que nos abrace la fe J. Zijlstra Arduin H. Vivares, Red Crearte https://redcrearte.org.ar/que-nos-abrace-la-fe/
- Quedate con nosotros C. Veneziale, J. Maddío, Argentina CF 360
- Recibe la paz de Dios H. Vivares, Argentina https://cancionerometodista.com/canciones/recibe-la-paz-de-dios/
- Recibirás bendición N. Protácio, Brasil https://cancionerometodista.com/canciones/dios-bendecira/
- **Renacer** − Red de Liturgia, CLAI − CF 239
- **↓ Tú dejaste tu trono** E Elliot, RU I Sankey, USA **CF 34**
- ↓ Villancico del cartonero P Sosa, Argentina CF 10



Enero 4, 2025 – Segundo domingo después de Navidad (Blanco)

MAR 6 – CELEBRACIÓN DE LA EPIFANÍA (DÍA DE LOS REYES MAGOS) + MIÉ 7 – DÍA DEL COLECCIONISTA + DÍA NAC. DE LOS TRABAJADORES DEL TRANSPORTE



Evangelio de Juan 1.1-5, 10-17: En el principio estaba la Palabra, nuestro Dios mensaje, y este Dios-Palabra y Dios-luz vino a este mundo a hacerse uno de nosotros, se hizo presente entre nosotros, para mostrarnos su gracia, su amor y su verdad, mucho mejor que cualquier ley.

Profeta Jeremías 31.7-10: El Señor salvará a su pueblo. volverán desde el país del norte, una gran multitud, orando y llorando, vendrán hasta los ciegos y los cojos y las mujeres embarazadas. El Señor reunirá y cuidará a su pueblo como pastor que cuida sus ovejas.

Salmo 147.12-19: Jerusalén, alaba al Señor, que te bendice. Dios envía su palabra a la tierra, que corre por todos lados. ¡Gracias a Dios por su palabra!

Carta a los Efesios 1.3-7: Dios nos escogió en Cristo para ser Hermano León adoptados como hijos suyos. En Cristo tenemos la liberación y el perdón de los pecados, y nos muestra las riquezas de su generosidad y sabiduría...

#### Recursos para la predicación

Juan 1.1-18 - Presentación de Pablo Andiñach

Siempre es estimulante volver a un texto fundamental de las Escrituras en este tiempo donde todos estamos dispuestos y sensibilizados para oír más detenidamente la palabra de Dios. Vamos entonces a detenernos a pensar qué se nos dice en estas páginas sobre este tiempo cuando todavía nos resuenan los cánticos de Navidad.

En primer lugar ubiquemos el relato. Este discurso abre el Evangelio de Juan, el cual no incluye los relatos de la infancia como hacen Lucas y Mateo. Al presentar su evangelio lo hace dando testimonio del sentido de la llegada de Cristo más que narrando su historia. En este caso no interesa tanto qué pasó en Belén ni cómo fue su nacimiento, sino qué significado tiene para la historia de la humanidad lo que sucedió con la llegada del mesías. En vistas a esto distinguimos cuatro centros temáticos que pueden ser tomados homiléticamente.

- A. Se identifica a Cristo con la fuerza creadora de los comienzos del universo. Es interesante observar que las primeras palabras de Juan ("En el principio...") son idénticas al comienzo de Gén 1.1, aun en la versión griega de los LXX. Es decir, que el evangelista está queriendo significar que estamos ante un nuevo comienzo, una nueva fundación del universo, en esta ocasión motivada por la novedad del Verbo que ha tomado forma humana y ha decidido vivir con nosotros.
- B. Es importante observar la función de la luz en Génesis y en este texto. Aquí nuevamente la luz es un elemento primordial vinculado a la vida y a la superación de las tinieblas. Es de notar que en Juan la luz y las tinieblas parecen tener un rol más activo al señalarse que unas "no prevalecieron" contra la otra, del mismo modo que la vida es nombrada casi como un actor más del drama primero. En Juan estos elementos son representantes de Cristo o de sus oponentes. Esto es así porque el lenguaje del evangelio es más simbólico y elusivo mientras que la narración de Génesis permanece en un nivel concreto y descriptivo, donde lo simbólico se presenta con un lenguaje propio y remite a un referente más general. En Génesis la oscuridad es un estado de la realidad que es simplemente modificado por el creador y preservado para el momento de la noche. La luz es creada para permitir la vida material del resto de la creación.
- C. El evangelista nos dice que aun estando entre nosotros, el mundo no lo conoció. Esto significa que el mundo no aceptó su mensaje, pues conocer significaba apropiarse de algo. No deberíamos suponer que nosotros quedamos excluidos de ese mundo alejado del Señor. En realidad, Juan está diciendo que todas las personas rechazamos al Señor porque fuimos partícipes todos de su condena y crucifixión. En otras palabras, que no hay persona inocente frente a la tragedia del asesinato de quien vino para salvarnos. Y a la vez -por extensión- que siendo todos responsables de su muerte, nadie queda fuera del amor de Dios expresado en la cruz.

**D.** Pero pese a ello Dios no nos condena al olvido sino que se ha hecho persona y vino a vivir con nosotros. Esto es una revolución teológica desde el punto de vista judío y también romano, aunque por otras razones. Los primeros no aceptaban un mesías pacífico e incapaz —aunque podríamos decir no deseoso— de salvarse de la muerte en la cruz. La imagen de David era la de un conductor hábil, un guerrero fuerte y valeroso. Un hombre que le gustaban las ciudades y había construido su gobierno en torno a ellas. Jesús parecía cualquier otra cosa: una persona de las orillas y las aldeas pequeñas, un líder de multitudes pero no un guerrero o militar, una persona que no supo defenderse ante los romanos y sus leyes.

Para los griegos la dificultad estaba en que un Dios no podía hacerse ser humano. Es curioso que el pueblo que más mitologías y narraciones creó en la antigüedad donde dioses y diosas de forma humana vivían todo tipo de aventuras tuviera problemas para entender la divinidad de Cristo. Ellos creaban mitos pero no creían que un Dios podía rebajarse a ser humano, con sus imperfecciones y dudas, en la vida real.

Pero Cristo es el Hijo de Dios y se acerca a nosotros para vivir y padecer nuestra suerte. Y eso es lo que celebramos en Navidad.

Pablo Andiñach, en los Encuentros Exegético-Homiléticos del ISEDET, Encuentro 9, diciembre de 2000.

#### Jeremías 31.7-9 – Presentación de Mercedes García Bachmann

### Repaso exegético

Como se recordará, el profeta Jeremías vivió en Jerusalén durante los últimos años de la monarquía y los primeros años del destierro. A diferencia de su colega Ezequiel, Jeremías no conoció el exilio en Babilonia. A él le fue dada la oportunidad de elegir entre irse a Babilonia con los/as desterrados/as o quedarse en la tierra con el pueblo pobre, y eligió esta posibilidad. Según los últimos capítulos del libro, sin embargo, Jeremías terminó su ministerio y probablemente su vida en Egipto, llevado a la fuerza por un grupo de judeos que huyeron allí tras haber sido asesinado Godolías, el gobernador judeo dejado por los babilonios. Así, Jeremías terminó en el "anti-éxodo", en un país que no era el suyo y al que, según su teología, no había que volverse, ni literal ni ideológicamente.

El libro de Jeremías en su versión masorética –es decir, la que figura en el texto hebreo– es uno de los más difíciles de dilucidar, porque su estructura es concéntrica y no cronológica. Aparentes repeticiones e "idas y vueltas" del texto no son producto del descuido de copistas y teólogos, sino que son recursos literarios propios de la literatura semita, que a menudo no llegamos a apreciar como se merecen. Intentar una cronología de su vida o de los acontecimientos narrados en el libro de Jeremías es tarea muy ardua y –en nuestra opinión– bastante inútil.

Los cap. 30 y 31 de este libro forman el llamado librito de la consolación, compuesto por una introducción (30.2-4), seis poemas (30.5-11; 30.12-17; 30.18-31:1; 31.2-6; 31.7-14; 31.15-22) y una conclusión (31.23-40). La introducción y conclusión y unos pocos versículos aislados están en prosa, todo el resto es poesía. Exceptuando el último poema, formado por tres estrofas, todo el resto está formado por dos estrofas cada uno. La mayoría de los poemas usa esa estructura de dos estrofas para contrastar una nota positiva con otra negativa. Otro elemento que hace de estos poemas una obra maestra es su alternancia de destinatarios/as. Mientras que los poemas 1<sup>ro</sup>, 3<sup>ro</sup> y 5<sup>to</sup> están dirigidos a una audiencia masculina, los poemas 2<sup>do</sup> y 4<sup>to</sup> se dirigen a una audiencia femenina; el 6<sup>to</sup> alterna entre Raquel, Efraim y la doncella-Israel. Este equilibrio contribuye aún más a la conclusión de que estos capítulos, independientemente del origen de sus diversas subunidades y versículos, han sido acomodados y estructurados con un propósito y no son fruto de la casualidad ni de las circunstancias.

Los versículos que nos ocupan forman el quinto poema, dividido en dos estrofas, v. 7-9 y 10-14. Ambas son introducidas por imperativos llamando a cantar con gozo y a proclamar el regreso del pueblo dispersado. El hecho de que la dispersión de la cual Yavé los traerá sea caracterizada como "el país del norte" y "los confines de la tierra" (v. 8) indica una fecha tardía, pues la dispersión de entre las naciones no se remite al exilio babilónico, sino al período persa. En otras palabras, al menos la preocupación por el regreso de todas las naciones es una preocupación de fines del período persa o comienzos del helenístico, cuando la dispersión judía era mucho más generalizada.

El contraste que presenta es el de la dispersión con dolor y lágrimas y el regreso con alegría y cantos; tales cantos que hasta las naciones y las islas se unirán a éstos. El pueblo que retornará es caracterizado como una asamblea grande, inclusiva de los grupos más débiles: no sólo participarán los varones israelitas aptos para la guerra, sino también las mujeres (¡hasta las parturientas!) y los/as impuros/as. La segunda estrofa del poema retoma imágenes de la danza ya usadas en Jeremías, así como las de la inclusión en la comunidad de toda persona: sacerdotes, jóvenes, ancianos/as.

### Sugerencias para la prédica

- 1. ¿Cómo nos podemos imaginar el Reino de Dios? ¿Qué imágenes podríamos usar fuera de las tradicionales? Podemos imaginarnos, por ejemplo, un mundo hecho a la medida de los niños y las niñas, uno de los segmentos más débiles de nuestra sociedad. Un mundo donde la calle y los automóviles, los horarios, las actividades, estén al servicio de los niños y las niñas. Poniendo un ejemplo que he visto en mi propia congregación, ¿cómo sería un culto hecho a la medida de ellos/as y no de los mayores? ¿Qué tipo de ruidos y movimientos habría? ¿Qué se predicaría? ¿Qué se cantaría? ¿Cómo habría que comportarse? ¿Qué estaría permitido y qué estaría mal?
- 2. ¿Cómo podemos imaginarnos espacios comunitarios/ congregacionales que reflejen esa visión? Pensemos para esta semana, estos meses, el desafío de que no haya exclusiones de los más débiles, de las mujeres, las parturientas, los débiles y enfermos, los y las que tienen capacidades especiales. Jeremías presenta el regreso a la ciudad santa y a la Casa del Señor en ésta como una gran procesión o peregrinación en la que toda persona va a poder participar, en la que no habrá excluidos ni excluidas. Nuestras iglesias necesitan imaginarse una apertura de este tipo —y ponerla en práctica, desde sus estamentos de decisión, mayoritariamente en manos de varones, hasta sus cultos y actividades informales.

Mercedes García Bachmann, biblista luterana (IELU), en Encuentros Exegético-Homiléticos 34, ISEDET, enero 2003.

#### • Salmo 147 – Presentación de Gianfranco Ravasi

Datable en época postexílica a causa de la fusión entre creación e historia (típico del Segundo Isaías), nuestro canto podría ser articulado en tres movimientos que, tras una invitación a la alabanza (vs 1,7,12), celebran la actividad divina en la historia y en el universo (vs 1-6,7-11,12-20).

Su calidad poética y espiritual es muy elevada. Dios dirige el ejército de las estrellas, pero al mismo tiempo se preocupa por las crías del cuervo que padecen hambre; dirige los pueblos, pero se vuelve a curar las heridas de los pobres.

Sorprende la atención prestada a la naturaleza: la



nieve se parece a la blanca lana, la escarcha al polvo, el granizo a migas de pan; el hielo atemoriza, la lluvia hace germinar la hierba de los montes; etc. Pero Dios es grande sobre todo cuando reúne a "los dispersos de Israel" en Jerusalén, donde él mismo se preocupa por reforzar las defensas de la ciudad y preparar para sus hijos una mesa abundante (vs 13-16). El salmo es, pues, un admirable canto a la revelación cósmica e histórica de Dios.

Gianfranco Ravasi, biblista católico italiano en **Comentario Bíblico Internacional**, Verbo Divino, Navarra, España, 1999.

#### • Efesios 1.3-14 - Presentación de Iván Efraín Adame

#### Introducción

La comunidad destinataria de la epístola se muestra como un grupo de origen mayormente gentil (2.11, 3.1), tal vez enfrentando querellas con creyentes de origen judío. Esto daría cuenta del énfasis que se pone en la elección divina (1.4), en la integración de un solo pueblo en Jesucristo (2.14s), y en la unidad (4.1-7) haciendo referencia a imágenes tanto de la religiosidad judía (la circuncisión y el pacto con Israel, 2.11-12; el templo, 2.21; etc.) como de la filosofía y religiosidad helenista (el *pleroma*, 1.23; el 'misterio' de Cristo y del evangelio, 1.9, 3.4; etc.).

Tal vez había cuestionamientos en cuanto al ministerio apostólico, por lo que se hace necesario reiterarlo como fundamento de la iglesia (2.20, 3.5), y otras problemáticas referentes a los carismas, apostasía y relaciones familiares (caps. 4-6). Se acepta tradicionalmente una comunidad en Éfeso, pero la indicación "en Éfeso" (1.1) no aparece en importantes manuscritos y testimonios antiguos Marción la reconocía y titulaba como "a los laodicenses".

Por último, los estudios recientes cuestionan el origen paulino de esta epístola, especialmente por su estilo, contenido y su cercanía redaccional con la epístola a los Colosenses. Esto, sin embargo, no menoscaba el carácter canónico y apostólico de la epístola.

#### Comentario del texto

Esta carta abre con esta amplia y compleja bendición a Dios que ha sido objeto de diversos análisis. Resulta particularmente difícil la sintaxis del texto y su seccionamiento. La edición del texto griego propone cesuras al final de los v. 7, 10 y 12 (lo cual sigue la Biblia de Jerusalén). La versión Reina-Valera 1960 no usa punto hasta el v. 10. La revisión de 1995 secciona aún más el texto (en v. 4, 6, 8, 10 y 12), lo cual es común en las traducciones católicas recientes. Esto deja ver las dificultades de lectura que ofrece el pasaje.

En el presente estudio solamente nos enfocaremos a la exposición del trasfondo de dos fórmulas mencionadas en el texto que pueden ser temas homiléticos: la *bendición* y la *elección*.

Bendito, bendición: El inicio de la epístola (1.3) tiene similitudes con las aperturas de las epístolas de 1 Pedro (1.3) y 2 Corintios (1.3). Sin embargo el inicio de Efesios se destaca por el triple uso de palabras del campo semántico 'bendición': Dios es bendito y él nos bendice con toda bendición espiritual.

(1) *Bendito* como atributo de Dios: Este uso doxológico es común en el lenguaje paulino (Ro 1..25, 9.5; 2 Co 11.31) y tiene su antecedente en el lenguaje cultual veterotestamentario y judío. En el AT (LXX) se nomina así a Dios haciendo referencia a sus hechos prodigiosos a favor de Israel (Ex 18.10, Sal 67.6) o a favor de alguien en particular (Rut 4.14; 1 Sa 25.32). Es notable la frecuencia de esta forma litúrgica en la literatura intertestamentaria. Como ejemplo se cita una porción del "Cántico de los tres jóvenes" (Dan 3.52-54, BJ):

Bendito seas. Señor. Dios de nuestros padres. loado, exaltado eternamente.

Bendito el santo nombre de tu gloria, loado, exaltado eternamente.

Bendito seas en el templo de tu santa gloria, cantado, enaltecido eternamente.

Bendito seas en el trono de tu reino, cantado, exaltado eternamente.

- (2) Dios *bendice*: este actuar corresponde al carácter bendito de Dios. Cuando se dice que Dios bendice, se asocia a la procreación (Gen 1.28, 9.1, 12.2, 17.16, 20, y otros), a la riqueza/prosperidad (Gen 26.12-13, Deut 7.13, 15.4 Este aspecto es particularmente frecuente en Deuteronomio, Job 1.10) y a la protección en general (Deut 2.7, Sal 5.13, Sal 27:9 Este aspecto es más frecuente en los salmos). En el Nuevo Testamento se traslada el acto divino de bendecir a la realización de la salvación en Jesucristo (Gal 3.8-9), así Dios ahora bendice a través de él (Hch 3.26). La idea de un Dios que bendice (usando el término griego en cuestión) es inusual en las religiones helenísticas.
- (3) La naturaleza de las *bendiciones*: aunque en el AT la bendición divina se corresponde con lo ya dicho sobre la acción de bendecir de Dios (procreación, prosperidad, protección), el NT destaca en especial la relación entre la bendición o bendiciones con la obra salvífica del Evangelio, lo cual puede entenderse como una amplificación del tercer aspecto (la protección). Hay un antecedente literario en el Salmo 20 (21 en RV), donde la *bendición* al rey se asocia con la vida y salvación (vs. 4-6), con la presencia de Dios (vs. 7) que tiene como base la confianza en Dios y su misericordia (vs. 8).

En este salmo no parece incluirse la idea de la bendición ni como procreación ni como riqueza. En el texto de Efesios, según lo que viene adelante, las *bendiciones espirituales* son los efectos de la salvación realizada en los creyentes, y tampoco se relacionan ni con la procreación ni con la prosperidad material. Podemos entender entonces que Pablo al "*bendecir* al Dios que *bendice* con *bendiciones espirituales*" se refiere con énfasis a que Él salva, él protege, él perdona, él da vida.

Elegir y predestinar (1.4, 5 y 11): La bendición de Dios se traduce en su elección. Se recoge en esta expresión la doctrina hebrea del pueblo escogido por Dios. Esta doctrina muestra un

desarrollo progresivo, siendo particularmente frecuente en la tradición deuteronomista. Entre otras aplicaciones, se refiere en especial a la elección divina de su pueblo (Deut 4.37, 7.7, 10.15, 14.2 etc.):

Pero tú, Israel, siervo mío eres; tú, Jacob, a quien yo escogí, descendencia de Abraham, mi amigo. Porque te tomé de los confines de la tierra, de tierras lejanas te llamé y te dije: "Mi siervo eres tú; te escogí y no te deseché. (Isa 41.8-9)

La doctrina está unida al reconocimiento de la santidad de Dios, su amor y la obediencia debida a él. Más adelante la idea derivó en un sentimiento de exclusividad privilegiada, sólo alcanzable por medio de la prueba y/o del conocimiento (de la Torá en este caso). Esta derivación de la doctrina aparece por ejemplo en la comunidad de Qumrán donde la conciencia de la elección conlleva un sentimiento de superioridad frente a los otros pueblos y frente a los "impíos" de su propio pueblo.

La fe cristiana retomó la idea de la elección divina y la aplicó a la iglesia *en* Cristo, precisando sin embargo la inclusión tanto de judíos como de extranjeros. Esta inclusividad era impensable en la doctrina judía. Pablo acentúa esta polémica al destacar expresamente la distinción entre los verdaderos escogidos de Dios (hablando especialmente de la iglesia gentil) e Israel (Rom 11.5-10). Sin embargo, no deja de precisarse que Israel no ha sido excluido definitivamente (11.11-29, véase también 10.1).

Se mantuvo el reconocimiento del acto de la elección como una muestra del amor de Dios con el compromiso de una vida santa (Ef 1.4 lo expresa: "para que fuéramos santos y sin mancha delante de él en amor"; también Col 3.12, 1 Pe 2.9).

En paralelo con la acción de elegir se presenta la acción de predestinar. El verbo aparece sólo 6 veces en el NT y no tiene antecedentes en la LXX. El término recoge la idea judía del preconocimiento que hay en Dios de todo lo que ha de ocurrir:

¿Pero nunca oíste que desde tiempos antiguos yo lo hice, y que desde los días de la antigüedad lo tengo ideado? (2Re 19.25)

Pablo une ambos verbos en su exposición de Ro 8.29-30, "A los que antes conoció ['pre-conoció'], también los predestinó para que fuesen hechos conformes a la imagen de su Hijo". En las dos menciones del verbo en Efesios (1.5 y 11) se resaltan tres elementos: (1) una figura de la salvación en Cristo: la adopción y la heredad; (2) la indicación que el acto tiene su origen en el favor y decisión de la voluntad divina; (3) la finalidad última de la acción: "ser alabanza de su gloria".

La bendición y la elección son importantes acciones divinas para bien de quienes están en Cristo y participan de su salvación por gracia. Éstas sin embargo no son acciones que se reciban pasivamente; se traducen en el cumplimiento de la voluntad divina para la gloria de él. La finalidad ("ser alabanza de su gloria") que se repite tres veces en el pasaje (1.6, 12 y 14), parece una recapitulación de lo dicho por Pablo en Ro 9.22-23, en cuyo contexto también se habla de la libre elección de Dios a favor de quienes él tiene misericordia (Ro 9.18).

#### Sugerencias homiléticas

- En la línea de las bendiciones de Dios, puede aprovecharse para precisar el origen y
  naturaleza de las mismas. Parece ser que la tendencia actual es asociar inmediatamente
  las "bendiciones" con los beneficios económicos. Se puede señalar que el texto
  evidentemente no permite esto. Las bendiciones que nos son otorgadas en Cristo tienen
  que ver con la plenitud de vida que da la salvación, con la protección y auxilio de Dios, con
  su perdón.
  - La bendición de la salvación puede entenderse como una nueva vida en Cristo, en la cual más que recibir tenemos la posibilidad de dar a otros/as nuestra atención, cuidado y perdón (no solamente beneficios económicos) que dignifiquen y sean bendición.
- La línea de la elección se asocia con la anterior al ser presentada como un aspecto de la bendición de Dios. Se puede tomar como base para referirnos a la unidad de la iglesia, destacando que quienes somos parte de ella somos, en conjunto y no sólo individualmente, escogidos y escogidas de Dios. Sin embargo, esta designación no debe servir para justificar exclusiones, como ocurrió en el pasado no sólo en Israel sino también entre las iglesias herederas de la reforma, divididas por asuntos doctrinales.

Así como la elección de Dios para salvación es inclusiva, nuestro actuar como pueblo escogido de Dios debe ser inclusivo, especialmente de aquellas personas a quienes la sociedad excluye. Esto es el ejercicio del amor de Cristo en nosotros y es parte también de nuestra vida "santa y sin mancha". Al vivir esto como iglesia estaremos encaminándonos a lograr la finalidad de nuestra elección: "ser alabanza de la gloria de Dios". Para esto hemos sido predestinados/as.

Iván Efraín Adame, biblista presbiteriano mexicano, en **Estudios Exegético-Homiléticos 76,** julio 2006, ISEDET, Buenos Aires

# Recursos para la acción pastoral

• Cuando hay una ruptura en la vida familiar es importante encontrar una forma de saber qué es lo que anduvo mal, y ayudar a los padres, a los niños y a los jóvenes a recuperar su capacidad para resolver problemas y un sentido de equilibrio para su vida en común. Las tradiciones y los valores religiosos no deben desecharse, sino volver a evaluarse y actualizarse para cada miembro de la familia. La iglesia no debería estar en la periferia de esta lucha sino en su corazón, involucrándose en ella de modo de dar sustento, cuidado y fuerzas... Así, aprender métodos de asesoramiento familiar, analizar los problemas familiares, y ver el panorama completo de la vida familiar dentro del marco del mundo que ha surgido en las últimas décadas de este siglo se convierte en una tarea importante.

Charles W. Stewart, en **Asesoramiento y Cuidado Pastoral**, de Howard Clinebell, ASIT, Nueva Creación, Bs. Aires, 1995.

### Religión, religiones

Cuando la Hermana preguntó a los niños en clase qué querían ser cuando fuesen mayores, el pequeño Tommy dijo que quería ser piloto. Elsie respondió que quería ser médico. Bobby, para satisfacción de la Hermana, afirmó que quería ser sacerdote. Al fin, se levantó Mary y dijo que quería ser prostituta.

- -¿Qué has dicho, Mary? ¿Quieres repetirlo?
- -Cuando sea mayor-, dijo Mary con ese aspecto de quien sabe exactamente lo que quiere, seré una prostituta.

La Hermana se quedó viendo visones. Inmediatamente Mary fue separada del resto de los niños y enviada al capellán.

Al capellán le habían explicado los hechos a grandes líneas, pero quería comprobarlos personalmente.

- -Mary-, le dijo a la niña, -dime con tus propias palabras lo que ha ocurrido.
- -Bueno-, dijo Mary, un tanto desconcertada por todo aquel lío, -la Hermana me preguntó qué quería ser cuando fuera mayor, y yo le dije que quería ser una prostituta.
- −¿Has dicho "prostituta"?, preguntó el capellán recalcando la última palabra.
- –Sí.
- -¡Cielos, qué alivio! ¡Todos habíamos creído que habías dicho que querías ser protestante!

Anthony de Mello, monje católico indio, **La oración de la rana**, Sal Terrae, Santander, España, 1988.

### Recursos para la liturgia del culto comunitario

### Gracias a Dios por la tierra

Creo en la buena creación de Dios, la Tierra.

Ella es santa, ayer, hoy y siempre.

No la toques, ella no te pertenece, mucho menos a cualquier empresa. No la poseemos como un objeto que se compra, se utiliza y se desecha. Ella pertenece también a otro.

¿Qué podríamos saber acerca de Dios sin ella, nuestra madre? ¿Cómo podríamos hablar acerca de Dios

Sin las flores que alaban a Dios, sin el viento y el agua que en susurros hablan de su gracia? ¿Cómo podríamos amar a Dios sin aprender de nuestra madre el cuidar y el preservar?

Doy gracias por la buena creación de Dios, la Tierra.

Ella está ahí para todas las personas, no sólo para los ricos.

Ella es santa en cada una de sus hojas en el mar y la tierra firme, en la luz y la oscuridad, en el nacer y el morir.

Todos cantan la Canción de la Tierra.

No nos dejes vivir un solo día, olvidándonos de ella.

Queremos preservar su ritmo y dejar que brille su paz. Protégela de la ganancia y la prepotencia porque ella es santa. Aprendamos a sanarla.

> Doy gracias por la buena creación de Dios, la Tierra. Ella es santa, ayer, hoy y siempre.

> > Dorothee Solle, en "Renovación de la Creación de Dios: Esperanza y Acción. Global Praise y Red de Liturgia del CLAI.



# Dios, nuestro Padre, te damos gracias...

Te damos gracias, Dios, nuestro Padre, por toda chispa de belleza que hemos visto. por todo eco de tu verdad que hemos oído;

por todo beneficio que hemos recibido, por todo el bien que hemos podido hacer; y por todas las tentaciones para las cuales nos diste gracia a fin de vencerlas: Te damos gracias, oh Dios.

Te damos gracias, Dios, nuestro Padre, por este año de nuestra vida.

Te damos gracias por aquellos que nos han servido de guía,

consejo, advertencia y buen ejemplo.

Te damos gracias por aquellos en cuya compañía brilló el sol aunque lloviera, y que hicieron brotar una sonrisa en nuestros labios aun cuando las cosas salían mal. Te damos gracias por aquellos con quienes las cosas más terribles no lo fueron tanto, y los obstáculos parecieron menos graves.

Te damos gracias por aquellos cuya presencia nos libró de caer en tentación, y que nos impulsaron a hacer el bien.

Te danos gracias por aquellos con quienes nos alegra estar,

y en cuya compañía las horas pasan demasiado pronto.

Te damos gracias por los instantes felices

que siempre serán para nosotros gratos recuerdos.

Te damos gracias por los momentos de fracaso que nos hacen ser humildes,

y que nos recuerdan cuánto te necesitamos

Sobre todo te damos gracias por Jesucristo, quien durante el día es nuestro amigo y compañero, y que durante la noche es nuestra almohada y nuestra paz.

Oye, Señor, nuestra acción de gracias por tu amor. Amén.

William Barclay, en Oraciones para el hombre común, La Aurora, Buenos Aires, 1978. Días 1 y 29.

#### Nosotros no estamos solos

Nosotros no estamos solos, vivimos en el mundo de Dios, creemos en Dios, quien ha creado y está creando, quien ha venido en Jesús, la Palabra hecha carne, para reconciliar y hacer todo nuevo, quien obra en nosotros y en otros por su Espíritu.

Confiamos en él, quien nos llama a ser su iglesia, para celebrar su presencia, para amar y servir a los demás, para luchar por la justicia y resistir el mal, para proclamar a Jesús, crucificado y resucitado, nuestra esperanza y nuestro juez, en la vida, en la muerte y en la vida más allá de la muerte.

Dios está con nosotros. Nosotros no estamos solos. Gracias sean dadas a Dios. Amén.

Afirmación de fe de la Iglesia Unida del Canadá

## • Invocación a Dios por el nuevo año

Eterno Dios, que haces nuevas todas las cosas y permaneces siempre el mismo, concédenos que comencemos este año en tu fe y que lo continuemos en tu favor; para que, siendo guiados por ti en todos nuestros hechos y guardados en nuestros días, podamos emplear nuestro tiempo en tu servicio y, finalmente, por tu gracia, alcanzar la gloria de la vida eterna; mediante Jesucristo, nuestro Señor. Amén.

Festejamos juntos al Señor, Libro de Celebraciones de la IEM en A Latina, La Aurora, 1989

# Himnos y canciones

- **Amar como Jesús amó** P. Zezinho, Brasil trad.Ethel Chiavalari: Otro mundo es posible **5** Igl Reform en Arg https://www.youtube.com/watch?v=CzVldWJal0E **Red Crearte**
- Lomo Cristo nos amó Anónimo. Basado en 1 Jn 4.10- Chaarles Albert, USA, 1905 CF 133
- ♣ Del árbol nació la rama (Huachi torito) Villancico Argentino CF 15
- ♣ En el silencio de la oscuridad R Naylor Melodía polaca CN 59
- **♣ En nuestra oscuridad** Hno Roberto Jacques Berthier (Taizé, Francia) **CF 201**
- ➡ Mi vida, esto no es mundo Ulises Torres, Chile-USA CF 346
- 🖊 ¡Oh, santísimo, felicísimo! J Falk, Alemania Música folclórica italiana CF 38
- Por la fecunda tierra Vicente J Tripputi y Claudio Tripputi, Argentina CF 332
- Quédate con nosotros (Lc 24.13-35) Carmen Veneziale, Arg J C Maddío, Arg CF 360
- Que la luz de Cristo brille Tom Fettke Tr Gerardo Oberman Pista https://redcrearte.org.ar/?s=que+la+luz+de+Cristo+brille - Red Crearte
- **Señor, heme en tus manos -** Julie von Hausmann, 1826-1901, Alemania Tr Federico Larrañaga, España, 1900 Friedrich Silcher, 1789-1860, Alemania **CF 306**
- Señor Jesús, la luz del sol se fue Henry F Lyte, 1793-1847, RU Tr T M Westrup, 1837-1909 William H Monk, 1823-1889, RU CF 361
- ♣ Sobre estas tierras- Alejandro Núñez Allauca, Perú CF 335
- ♣ Su nombre es maravilloso N y H Sambrano MV 121
- Todos los días nace el Señor J A Espinoza, España CF 9
- Tú dejaste tu trono E Elliot, RU I Sankey, USA CF 34
- ♣ Villancico del cartonero Pablo Sosa, Argentina. 1997 CF 10
- 4 Yo quiero una Navidad (Navidad que queremos)- Alba y Mabel Colombo, Uruguay CF 16



Celebración por la Epifanía del Señor – 6 de enero de 2026 (Blanco o Dorado)

Mateo 2.1-12; Isaías 60.1-6; Salmo 72.1-7, 10-14; Efesios 3.1-12

# La fiesta de los Reyes: la "Epifanía" o Manifestación del Señor.

El 6 de enero se celebra una antigua fiesta de la iglesia antigua de oriente, con el mismo sentido que tuvo la celebración de la Navidad en la iglesia antigua de occidente, todo esto a partir del siglo cuarto. Tiene relación con una fiesta pagana que se celebraba el 6 de enero en Alejandría, para conmemorar el aumento de la luz.

Popularmente la epifanía va unida al relato de los magos que siguen la estrella y llegan con sus regalos a adorar al mesías. La fantasía popular se centra en el nombre y la figura de los reyes; en cambio en la tradición cristiana hace referencia a la manifestación de Cristo a los sabios de oriente que se celebra el 6 de enero y se conoce comúnmente como día de Reyes.

Lo importante es discernir en estas tradiciones sus sentidos positivos, superando sus apelaciones mayormente consumistas. Y por lo tanto también podemos "leer" estas tradiciones rescatando sus valores y sacudiendo los elementos empobrecedores en este folklore.

# Enero 11, 2026 - Bautismo del Señor - (Blanco o Dorado)

MAR 13 – DÚIÁ MUNDIAL DE LA LUCHA CONTRA LA DEPRESIÓN



Evangelio de Mateo 3.13-17: Juan estaba bautizando y anunciando el mensaje de arrepentimiento, y le dice a Jesús: Yo debería ser bautizado por ti. Jesús insiste en ser bautizado, y después una voz desde el cielo afirma que éste es mi Hijo amado, a quien he elegido.

Profeta Isaías 42.1-7: Aquí está mi siervo, mi elegido, él trae justicia a las naciones. Lo hará calladamente, dará vida y aliento a todos. Mi siervo será instrumento de salvación, dando vista a los ciegos, sacando a los presos de la cárcel.

Salmo 29: La voz del Señor resuena por todos lados, con fuerza. El Señor gobierna sobre todo el mundo, y bendice a su pueblo con paz.

Hechos de los Apóstoles 10.34-40: Pedro habla en casa de Cornelio, capitán romano: ahora entiendo que Dios no hace diferencia entre las personas, acepta a todos quienes lo reverencian y hacen justicia. Vino Jesús haciendo bien a todos, lo mataron y Dios

lo resucitó al tercer día...; Nosotros somos los testigos!

# Recursos para la predicación

### Mateo 3.13-17. El bautismo de Jesús - Presentación de Armando Levoratti

El clamor de Juan en el desierto encontró un amplio eco, y el mismo Jesús se sumó la multitud que acudía al Jordán parta hacerse bautizar. Esto quiere decir que él reconoció en el Bautista a un enviado de Dios, como lo confirman las palabras que ponen a Juan por encima de los demás profetas.

Todos los evangelistas han advertido el aspecto paradójico de este gesto de Jesús al someterse al bautismo. Sin embargo, solo Mt lo hace notar expresamente en una ampliación del relato original (v 14-15) que tiene como trasfondo la siguiente pregunta: si Jesús es el hijo de Dios, ¿por qué se sometió a un rito bautismal al que todos acudían confesando sus pecados?

A esta pregunta trata de responder el breve diálogo entre Juan y Jesús. Este diálogo, por un lado, atestiqua la dificultad que experimentó la comunidad de Mt al tener que interpretar el bautismo de Jesús; y por otra, asigna a Jesús y a Juan el lugar que le corresponde a cada uno en la historia de la salvación, especialmente mirando la escena desde el designio salvífico que va a cumplirse por medio de Jesús.

Realmente es Juan, y no Jesús, el que necesita ser bautizado, y bautizado no con agua, sino con el Espíritu Santo. A esta objeción responde Jesús una frase que a primera vista resulta enigmática: nos conviene cumplir con toda justicia (3.15).

La justicia en Mt. La palabra justicia (un término clave del primer evangelio) aparece siete veces en Mt con un sentido preciso: la justicia consiste en el fiel cumplimiento de la voluntad de Dios (3.15; 5.6,10,20; 6.1,33; 21.32). Por eso Jesús, en el Sermón de la montaña, invita a sus seguidores a buscar la justicia mediante la obediencia a la voluntad de Dios y promete la felicidad escatológica a los que emprenden el camino de la justicia.

Jesús es el modelo perfecto de esta perfecta conformidad a la voluntad divina. Él no solo llama a una "nueva justicia" (5.20), sino que la realiza con sus obras y palabras (5.17). Cuando dice a Juan nos conviene cumplir con toda justicia, Jesús declara que uno y otro deben someterse a la voluntad de Dios. El valor programático de esta declaración se verá confirmado luego, en el desarrollo ulterior del evangelio, en primer lugar en el relato de la prueba a la que Jesús se ve sometido en el desierto (4.1-11); manifestando cómo el Hijo de Dios obedece absolutamente a las Escrituras y cómo esa fidelidad ejemplar le asegura la victoria sobre Satanás.

Pero la palabra "justicia" en Mt tiene un campo de aplicación más amplio y abarca mucho más que el concepto clásico de justicia ("dar a cada uno lo suyo"). Así como la voluntad de Dios se extiende a todas las esferas de la vida, tanto individual como social, así también la justicia tiene una dimensión tan extensa como la vida. Por eso Jesús, al mismo tiempo que inaugura una nueva alianza (26.28), también invita a una justicia nueva.

Jesús es bautizado por Juan. Cuando Jesús sale del agua,

- 1. se abren los cielos,
- 2. desciende sobre él el Espíritu en forma de paloma,
- 3. se escucha una voz celestial.
- 1. Según una creencia común en el judaísmo tardío, después de la muerte de los últimos profetas (Hageo, Zacarías y Malaquías), "se habrían cerrado los cielos", es decir, el Espíritu había dejado de inspirar a los mensajeros de la palabra divina. En conexión con esta creencia, también se creía que los cielos volverían a abrirse con la llegada del Mesías, para que él, como profeta de los tiempos escatológicos, pudiera ser investido del Espíritu. De ahí que esta apertura aluda simbólicamente a la comunicación directa entre Dios y la tierra, propia de los tiempos mesiánicos.
- 2. La mención del Espíritu que desciende sobre Jesús supone una referencia implícita a los textos proféticos, que no solo prometían una efusión universal del Espíritu sobre el pueblo de Dios (Ez 36.26-27) o sobre toda carne (Joel 3.1),sino que ponían al Espíritu en relación directa con la persona elegida: el rey davídico (Is 11.2), el Servidor de Yahvé (Is 42.2), y el profeta escatológico (Is 61.1).
  - Todos los evangelistas hacen notar que el Espíritu Santo descendió sobre Jesús en forma de paloma (Mt 3.16; Mc 1.10; Lc 3.22; Jn 1.33). Entre las explicaciones que se han propuesto para el significado de este simbolismo, destacamos la que asocia la paloma con la interpretación rabínica de Gn 1.2: la obra del Espíritu consiste en inaugurar la nueva creación. Aquí, como en los relatos del nacimiento, el Espíritu es la acción creadora de Dios.
- 3. La declaración de la voz celestial (Este es mi Hijo amado, en quien me complazco) tiene su fuente inspiración en ls 42.1: Este es mi Servidor, a quien yo sostengo, mi elegido, en quien se complace mi alma. Sin embargo la voz celestial no dice Este es mi Servidor, sino Este es mi Hijo. Tales palabras orientan la atención hacia el Salmo 2: Tú eres mi hijo, yo te he engendrado hoy (v 7).
  - Mt formula la declaración del Padre en tercera persona, pareciendo asignar a la frase el carácter de una declaración pública, que cualquiera de los allí presentes pudo escuchar. Pero la voz que se escucha desde el cielo se dirige también al lector, hasta el momento presente, la filiación divina de Jesús estaba implicada en su concepción por obra del Espíritu Santo (1.18-20), en el nombre Emmanuel (1.23) y en la cita de la Escritura donde aparece la expresión "mi Hijo" referida a Jesús (2.15). Ahora tenemos una declaración que viene directamente del cielo. Jesús es el Hijo de Dios y está lleno del Espíritu de Dios. Lam plegaria de ls 63.19: ¡Si rasgaras el cielo y descendieras...! Ha hallado una respuesta en la venicda de Jesús.

Armando Levoratti, sacerdote y biblista católico en **Comentario Bíblico Latinoamericano**, Verbo Divino, Estella, España, 2003, pp 288-290. Extracto y resumen de GB.

• Isaías 42.1-9 - Presentación de Samuel Almada

### Introducción y relaciones intertextuales

El Salmo 29 exalta la poderosa manifestación de Yavé en medio de la tormenta. Implícitamente confronta a Yavé con las pretensiones de la suprema divinidad cananea. Lo que en otros pasajes aparece como la "palabra de Yavé" que se dirige a los seres humanos y les manifiesta su ser, aquí se presenta como la "voz de Yavé" que retumba en el cielo como un trueno, hace estremecer la tierra y los animales.

Hechos 10.34-40 es un resumen de la proclamación del evangelio (cf. 1.21ss y 2.22ss) que hace Pedro en la casa de Cornelio, un gentil simpatizante del judaísmo que vivía en Cesarea. Los capítulos 10 y 11 relatan la conversión de Cornelio como el comienzo de la predicación a los gentiles que es uno de los temas principales de todo el libro. El discurso de Pedro está encabezado por la afirmación que refleja el punto de inflexión a partir del evangelio de Jesús: "Dios no hace acepción de personas, sino que en toda nación se agrada del que lo teme y hace justicia" (10.34-35).

<u>Mateo 3.13-17</u> relata el Bautismo de Jesús al comienzo de su ministerio. Juan considera inoportuno que él bautice al Señor, pero finalmente accede para "cumplir con toda justicia el propósito de Dios". Luego el espíritu de Dios desciende de los cielos sobre Jesús en forma de

paloma, evocando al "espíritu de Dios" que aleteaba sobre las aguas en el relato de Génesis 1.2; y de esta manera Jesús representa el comienzo de una nueva creación. Finalmente, se escucha una voz desde el cielo que presenta a Jesús: "Este es mi hijo amado, en quien me complazco" (v. 17); haciendo una conexión entre el término "hijo" y el término "siervo" (gracias al doble sentido del griego *pais* = siervo, niño / hijo.

# Comentario sobre Isaías 42.1-7

Isaías 42.1-7 es el primero de los cuatro poemas que son conocidos como poemas del siervo de Yavé (segundo: 49.1-9a; tercero: 50.4-11; cuarto: 52.13 – 53.12), que se encuentran finamente engarzados en la obra del Segundo Isaías (caps. 40-55).

Es preferible hablar de "poemas" más que de "cánticos" porque no son precisamente expresiones de alegría o de acción de gracias. Estos poemas han tenido una influencia significativa en la relectura neotestamentaria, especialmente aplicados a la vida y ministerio de Jesús.

La presentación e investidura del siervo recuerda la instalación de un rey dotado del espíritu de Yavé (cf. 1 Samuel 16.13; 2 Crónicas 23.2), que es encargado de producir / promulgar la "justicia" = *mishpat* (cf. 1 Samuel 8.5.20; Isaías 9.6; Jeremías 21.12; 22.3.15; 23.5; Salmo 72.1.2.4) y de liberar a los cautivos.

Pero no conviene quedarse solo con esta imagen. Probablemente el poeta también se inspiró en la vida de Jeremías, un profeta sufrido que nunca bajó la cabeza frente a sus opresores y que hizo mucho para mantener la esperanza en el pueblo. Este perfil del siervo sufriente se puede apreciar principalmente en el tercero (ls 50.4-11) y cuarto poema (ls 52.13 – 53.12), y nos muestra la necesidad de una lectura de conjunto que nos evite interpretaciones sesgadas o triunfalistas con relación al siervo y su misión.

Pero ¿quién es el siervo de Yavé en el contexto de ls 40-55? La preocupación del autor fue presentar al pueblo cautivo y desterrado en Babilonia, un modelo que le ayudara a descubrir en la figura del siervo, su propia misión como pueblo de Dios. Así aparece que el pueblo elegido por Dios para realizar su gran misión no era un pueblo organizado, bien preparado, lleno de fe y esperanza, dispuesto a aceptar el llamado de Dios; sino que se trata de un pueblo sufrido y oprimido, casi sin fe ni esperanza.

En el retrato de los versículos 2 a 4, el siervo aparece como alguien "que no grita, no levanta la voz, ni apaga la mecha que arde débilmente". Esto apunta al modo de vivir del pueblo que se encuentra oprimido en el exilio, llamando la atención hacia el derecho y la justicia en un contexto totalmente adverso. Este retrato quiere mostrar que aquel pueblo, a pesar de estar oprimido, no oprime a los más débiles; a pesar de sufrir injusticias, no responde con injusticias; a pesar del sufrimiento y el desánimo, resiste sin dejarse contaminar con la manera de vivir de sus opresores.

La misión que Yavé le encarga al siervo es la liberación de los oprimidos y de la unión de los mismos (vv. 6-7), que en el contexto de Isaías 40-55 serían todos los desterrados y exiliados del pueblo de Israel entre todas las naciones.

Este siervo elegido recibe su misión de Dios mismo (vs. 1 y 6) y ello le da libertad para afrontar a quienes, en nombre de una autoridad humana, lo oprimen y explotan; también recibe una serie de recursos valiosos que lo capacita para el cumplimiento de su misión. Así el siervo puede contar con el don del espíritu (v. 1), el poder del Dios que creó los cielos y la tierra (v. 5), el sostén y la fuerza del Dios de la liberación que se revela en el nombre de Yavé (vv. 6-7).

### Orientación homilética

El primer poema del siervo de Yavé será un primer paso en la revelación del valor escondido y el potencial del pueblo oprimido: la simiente de resistencia contra la opresión (vv. 2-4), que es la base escogida por Dios para una nueva sociedad sin opresores ni oprimidos. Es el comienzo de un futuro mejor, pues significa una oposición radical a la opresión del hermano. Quienes dan este paso ya se han convertido en siervos de Dios, y ya están cumpliendo con su misión.

En este primer paso hemos escuchado a Dios diciendo a su pueblo: "Yo, el Señor, te llamé" (v. 6a), pero habrá que esperar hasta el segundo poema (49.1-7) para descubrir la nueva conciencia que la llamada de Dios produjo en su pueblo; porque entre la llamada de Dios y el despertar o respuesta de la conciencia hay un largo y muchas veces penoso camino. Así, de la simiente de resistencia escondida en la tierra del sufrimiento, esperamos que nazca un brotecito verde de esperanza.

Podríamos agregar que Jesús mismo se inspiró en estos poemas del siervo de Yavé para explicar y realizar su misión histórica, y así lo entendió la comunidad del Nuevo Testamento (Mt 12.18-21 cita la unidad entera de ls 42.1-4 en el contexto de las curaciones y la predicación de Jesús, y su polémica con los fariseos); de ahí que Jesús también sea considerado como siervo de Yavé. Así también muchas comunidades cristianas se vieron reflejadas en estos poemas, en tanto se identificaban con los oprimidos y sufrientes, y se comprometían con la justicia y la liberación.

Samuel Almada, en los **Encuentros Exegéticos Homiléticos** del ISEDET, Encuentro 57, diciembre de 2004.

### • Salmo 29 – Presentación de Mercedes García Bachmann

El Salmo 29 es un salmo muy antiguo y bastante corto. Tiene algunos problemas textuales, debidos en casi todos los casos a la influencia de otras lenguas, especialmente el fenicio y el ugarítico. Hace mucho fue identificado como un canto a un Dios de la fertilidad (cananeo o babilonio, siempre hubo mucho intercambio en este sentido) adaptado en el salterio cambiándole el nombre de la Divinidad a quien se dirige. Por otra parte, varios comentaristas han rechazado esta supuesta toma prestada de un himno ajeno; lo hacen sobre la base de que su métrica y estructura son demasiado parejas para haber tomado prestado y solo haber modificado el nombre; más bien se inclinan por un himno creado en hebreo como "propaganda anti-Baal" (Pardee, 156).

### Estructura

Después del encabezamiento adscribiendo el salmo a David, hay un llamado o invitación a rendir a Yavé gloria y honor en los v. 1-2. El Salmo continúa con la descripción de una teofanía (manifestación divina) en la que abundan imágenes visuales y auditivas; finalmente, en los v.10-11 hay una conclusión en forma de aclamación, dándole a Yavé la gloria e invocando ese poder sobre el pueblo de Dios. Este Salmo contiene una gran cantidad de términos que se han vuelto más comprensibles a la luz de los descubrimientos en Ras Shamra (Ugarit). Está basado sobre paralelismo en escala (o escalera) de tres esticos, muy visible en el v. 5, por ejemplo:

La voz de Yavé (estico A) quebrando los cedros (estico B)

y quiebra Yavé los cedros del Líbano (estico C)

El tercer estico agrega algo a lo expresado en el segundo, sin cambiar el sujeto del primero: Yavé. Schaefer se pregunta cuáles son los motivos organizadores del Salmo y dice que es la gloria de Yavé. El presenta así el esqueleto del Salmo 29:

|       | •             | •          |                         |
|-------|---------------|------------|-------------------------|
| "v. 1 | rendid        | al Señor   |                         |
|       | rendid al Ser | ior gloria | y fuerza                |
| v. 2  | rendid        | al Señor   | gloria                  |
|       |               | al Señor   | con esplendor           |
| v. 3  | la voz de     | el Señor   | sobre las aguas         |
|       |               |            | (Dios de) gloria        |
|       |               | el Señor   | sobre las muchas        |
| aguas |               |            |                         |
| v. 4  | la voz de     | el Señor   | poderosa                |
|       | la voz de     | el Señor   | con esplendor           |
| v. 5  | la voz de     | el Señor   | quiebra los cedros del  |
|       |               |            | Líbano                  |
| v. 7  | la voz de     | el Señor   | relampaguea llamas      |
| v. 8  | la voz de     | el Señor   | sacude el desierto      |
|       |               | el Señor   | sacude el desierto      |
| v. 9  | la voz de     | el Señor   | causa, descuaja, gloria |
| v. 10 |               | el Señor   | se sienta entronizado   |
| v. 11 |               | el Señor   | da fuerza               |

el Señor



**V. 1.** Este llamado a rendir gloria a Yavé ocurre en la corte celestial. No está claro si quien lo emite es el Salmista o una mensajera divina en dicha corte; de todos modos, como en Isaías 6, Job 1, el Apocalipsis y en otros textos, lo que ocurra en la corte celestial está abierto a la visión humana

bendice con la paz"

porque su función es, precisamente, comunicarnos algo a nosotros/as criaturas. El v.1 usa dos aclamaciones en paralelo:

¡Rendid a Yavé, hijos de 'El! ¡Rendid a Yavé gloria y poder!

'El era el Dios máximo del panteón cananeo y, de allí, genérico para "Dios". Las traducciones de este término varían mucho de comentario a comentario y de Biblia a Biblia: "Dios", "Dioses", "seres divinos", "poderosos".

**Los v. 3-9** describen la manifestación de Yavé en la tormenta; una tormenta de proporciones tales que es difícil saber si la debe tomar literalmente o es una descripción cósmica.

Los vs. 3b, 4a, 4b, 5a, 7, 8a y 9a (¡7 veces!) contienen la expresión *qol*, "voz" y "trueno" seguida por el nombre de Yavé. La mayoría de las traducciones entienden estas dos palabras en constructo, vale decir, "la voz de Yavé" o "el trueno de Yavé". González, sin embargo, las separa y une YHWH con lo siguiente, haciéndolo sujeto del verbo o la oración pronominal que siguen. Tomando como ejemplo los v. 4-5a, veamos la diferencia entre ambas interpretaciones (ambas posibles en el hebreo):

"4 Una voz: "4 La VOZ del Señor es potente,

el Señor en poderío;

una voz: la VOZ del Señor es magnífica,

el Señor en majestad;

<sup>5</sup> una voz: la VOZ del Señor troncha los cedros,

el Señor quiebra los cedros,

quiebra Yahveh los cedros en el Líbano" troncha el Señor los cedros del Líbano" (González, 152) (Alonso Schökel y Carniti, 454)

El trueno y el viento aparecen a menudo como las armas de batalla de Ba'al (y otras Divinidades del Antiguo Oriente Cercano), quien, tras salir victorioso en la lucha, se asienta e instala su palacio en un monte alto, desde donde gobierna sobre otros/as Dioses/as y sobre la creación; aquí (como en el Salmo 104, Génesis 1 y otros textos), la creación es más que nada orden en un mundo regido por diversas fuerzas, algunas buenas y otras no. ¿Y quiénes son los enemigos? En los poemas épicos cananeos, el Mar), el Río y *Lotan* o *Leviatán* (el Dragón) entre otros.

En los vs. 5-8 hay un desplazamiento geográfico de la tormenta, comenzando en el mar (¿el Mediterráneo o las aguas de sobre el firmamento?), continuando por los cedros del Líbano (emblemáticos de los montes de aquella región), luego por el Sirión (nombre fenicio del Monte Hermón, en la actual Siria) y hasta el desierto de Cades (mencionado en la literatura ugarítica). Como bien señalan Alonso Schökel-Carniti, en esta teofanía lo "más importante es el proceso imaginativo" que permite, a la cuenta de siete truenos ensordecedores, presenciar el paso de la tormenta o la Divinidad (según elijamos interpretar el Salmo) por una tierra que queda sacudida y en gran medida destruida.

El v. 9a (TM) dice literalmente, "hace parir las ciervas", yejolel 'ayyalot. Muchos comentarios y traducciones revocalizan a 'elot y traducen "sacude la estepa", "estremece las encinas" y frases similares. Pero, como muestra Dahood, en Job 39.1 aparece exactamente la misma expresión (Job 39 tiene muchos elementos tomados de la poesía cananea); además, habían aparecido ya los novillos y los búfalos en el v. 6, de modo que no hay por qué eliminar esta expresión, especialmente por ser difícil de explicar. (Ese es uno de los principios de la exégesis, llamado lectio difficilior: es más difícil que alguien haya "corregido" un texto complicándolo con una lectura más difícil de entender y de explicar que al contrario, por lo cual en general la lectura más difícil es la original).

El **v.9b** presenta dificultades serias de traducción. Se trata del *y'rwt*, posible plural de *y'r*. La Biblia de Jerusalén traduce "y las selvas descuaja".

Los v. 10-11 cierran la alabanza constatando que, habiendo vencido / siendo vencedor, Yavé reina sobre todo y todo le rinde culto: está sentado, en su trono celestial, como rey eterno: melek le'olam. El v. 11 introduce un tema ausente hasta el momento: el pueblo de Dios; muchos comentarios lo suponen una adición tardía (de la que hay que rendir cuentas en la hermenéutica, aun si es posterior).

En el v. 10 aparece el término *lammabbul*; este término aparece solamente en Génesis 6-11, en referencia al diluvio que Yavé produce por causa de la maldad humana (¡otro fenómeno cósmico!). Cross traduce "Yavé se sienta entronizado sobre el Dragón de la inundación". Aquí en realidad no se alude al diluvio de los tiempos de Noé, sino al mito de la lucha de Baal sobre el dragón del caos y las aguas primordiales, Yamm, a quien Baal tiene que vencer para poder ser proclamado rey del panteón ugarítico. Por eso, Yavé reina entronizado sobre el (Dragón del) Diluvio o la Inundación. Por esto, varios comentarios consideran éste un salmo de entronización, caracterizado por una liturgia celestial que se nos abre a los humanos y humanas, pero que sucede en la corte celestial. Una corte en la que, obviamente, además de Yavé/Dios hay otros seres (¡de lo contrario no sería una corte!); seres que le reconocen a Yavé la supremacía y el honor.

# Sugerencias para la prédica

Probablemente se requiera combinar varias de las lecturas para este domingo y no quedarse sólo con el Salmo. Una posibilidad es comenzar con una especie de encuesta o diálogo (que se puede hacer previamente también) acerca del significado de este símbolo de la acción de Dios: ¿Es necesaria? ¿Por qué? ¿Qué significa que Dios elige manifestarse de distintas maneras? ¿Qué significa esta diversidad en nuestra misión? ¿Cómo hablamos hoy de Dios?

El Salmo 29 nos transporta a la corte celestial, donde Dios / Yavé reina con una multitud de seres celestiales acompañándolo y rindiéndole gloria y honor. Nuestro culto tiene esa misma finalidad de adoración; así como de reflexión sobre su palabra y la comida en común (Santa Cena, Eucaristía). Si bien las teofanías podrían muy bien causar miedo al comparar nuestra humilde situación humana con la grandeza de Dios, la intención de este texto no es causar miedo, sino gratitud y alabanza, como lo hace el o la Salmista y lo ha hecho Israel desde tan antiguo.

NOTA: Para la elaboración de este EEH se usó la siguiente bibliografía: Luis Alonso Schökel y Cecilia Carniti, *Salmos I (1-72)* (Estella, 1992). A. González, *El libro de los Salmos* (Herder, Barcelona, 1966) 152-155. H.-J. Kraus, *Los Salmos I: Salmos 1-59* (Sígueme, Salamanca, 1993).

Mercedes García Bachmann, biblista luterana argentina en **Estudio Exegético– Homilético** 74 – Junio de 2006, ISEDET, Bs As, Argentina

• Hechos 10.34-48 — Presentación de Pablo Richard

## Pedro en casa de Cornelio

Pedro comienza su discurso dando testimonio de su cambio de actitud: "Verdaderamente comprendo que Dios no hace acepción de personas, sino que en cualquier nación el que le teme y practica la justicia le es grato" (v 34-35). Esta declaración de Pedro es lo que Lucas comunica a su comunidad (a Teófilo) y lo que el Espíritu comunica a la Iglesia de todos los tiempos. El discurso de Pedro es un bello resumen del kerigma apostólico primitivo, un evangelio completo, anterior a nuestros cuatro evangelios.

El Espíritu interrumpe el anuncio de Pedro al "caer sobre todos los que escuchaban la Palabra" (v 44). Pedro y los seis circuncisos que lo acompañan desde Jope quedan atónitos al ver que los gentiles han recibido el Espíritu Santo como lo recibió la comunidad apostólica en Pentecostés. Pedro hace que todos se bauticen y nace así la primera comunidad cristiana gentil. Pedro se queda algunos días con ellos.

# Reflexión pastoral sobre Hechos 9.32-11.18

- Los Hechos de Pedro confirman lo que ya ha aparecido a lo largo de Hch, a saber, que la misión es imposible sin un cambio estructural en la Iglesia. La conversión de Pedro apunta hoy a una conversión de la jerarquía de la Iglesia en función de la misión. La misión exige obediencia al Espíritu y conversión.
- 2. La misión es obra del Espíritu Santo. El Espíritu actuó en Pedro y en Cornelio simultáneamente. Así hoy el Espíritu actúa no solo en la Iglesia misionera, sino también y simultáneamente en los pueblos y personas misionados o evangelizados. El Espíritu Santo está en acción en la Iglesia, pero también, independientemente de la Iglesia, en los pueblos culturas y personas que la Iglesia busca evangelizar.

- 3. La evangelización no es solo de personas, sino de comunidades, pueblos y culturas. Es paradigmático cómo Cornelio recibe el evangelio con toda su casa, parientes y amigos íntimos.
- 4. La casa de un centurión romano era el último lugar que Pedro se hubiera imaginado en su estrategia misionera. Él estaba ocupado visitando las comunidades judeocristianas de Lida y Jope, cuando el Espíritu le cambió el programa y lo llevó adonde él menos se imaginaba. ¿Estamos atentos hoy en la Iglesia a la estrategia misionera del Espíritu, tal como se revela paradigmáticamente en el libro de los Hechos? ¿Dónde y cómo se revela hoy el Espíritu Santo para empujar a la Iglesia a la acción misionera?
- 5. Lo que impedía a Pedro y a los de la circuncisión ir a los gentiles era un problema más cultural que teológico (una cierta interpretación de la ley más que la ley misma). También hoy la Iglesia está encerrada en su propia cultura, lo que le impide ir a otros pueblos y "entrar en su casa". La evangelización desde las culturas exige a la Iglesia tomar conciencia de sus limitaciones culturales y abrirse a la presencia del Espíritu en los pueblos y personas.

Pablo Richard, Comentario Bíblico Latinoamericano, Verbo Divino, España, 2003.

# Recursos para la acción pastoral

#### Hofetz Chaim.

En el siglo pasado, un turista de los Estados Unidos visitó al famoso rabino polaco Hofetz Chaim. Y se quedó asombrado al ver que la casa del rabino consistía sencillamente en una habitación atestada de libros. El único mobiliario lo constituían una mesa y una banqueta.

"Rabino, ¿dónde están tus muebles?", preguntó el turista.

Cuando alguien comienza a vivir más y más profundamente, vive también más sencillamente. Por desgracia, la vida sencilla no siempre conlleva profundidad.

Anthony de Mello, El canto del pájaro, Sal Terrae, Santander, 30° edición, 2003.

• Crisis. Nuestra palabra *crisis* es análoga a la palabra griega *krisis*. Cuando esta palabra aparece en el Nuevo Testamento, tiene un solo significado: "juicio". En toda situación crucial se requiere un juicio, una decisión. Pero en el Nuevo Testamento, el juicio a que se hace referencia nunca es simplemente el juicio que el hombre debe hacer. Siempre es el juicio que Dios ha hecho. Ninguna discusión de las situaciones cruciales de la vida que no viera en ellas la inminencia del juicio de Dios, que es la presencia de la decisión de Dios sobre la vida humana, satisfaría la interpretación neotestamentaria de la vida. Por consiguiente, ninguna situación crucial es enfrentada adecuadamente si no se toma en consideración la dimensión de la relación con Dios. "¿Que es lo que Dios quiere? "¿Qué debo hacer por consiguiente?" En toda situación crucial estas dos preguntas se compenetran.

Carl Michalson, Fe para crisis personales, La Aurora, Bs. Aires, 1966, p.10.

# Recursos para la liturgia del culto comunitario

## • Señor, hemos recibido tu bautismo

Como en los días primeros de la creación, cuando el mundo surgió del caos de las aguas, queremos ser signos de vida y nueva creación.

Como en los días del diluvio, cuando una nueva tierra emergió después de las lluvias, queremos ser signos de esperanza y nuevos comienzos.

Como el día en que una multitud de esclavos y pobres cruzó el Mar Rojo

y empezó a sentirse pueblo, queremos ser signos de justicia y liberación.

Como aquel día en que Jesús fue sumergido en el Jordán

y afirmó su vocación de profeta y siervo de su pueblo, queremos ser signos de amor y solidaridad, **Señor, hemos recibido tu bautismo** 

Amós López

<sup>&</sup>quot;¿Dónde están los tuyos?", replicó Hofetz.

<sup>&</sup>quot;¿Los míos? Pero si yo sólo soy un visitante… Estoy aquí de paso…", dijo el norteamericano. "Lo mismo que yo", dijo el rabino.

#### Oración bautismal

Señor, en la Creación, tus aguas trajeron vida; en el Diluvio, tus aguas fueron purificadoras; en la opresión de Egipto, tus aguas fueron libertadoras.

Cuando Jesús fue bautizado, tus aguas abrieron el cielo, y tu Espíritu voló y revoloteó sobre nosotros. Cuando Cristo fue crucificado, tus aguas anunciaron Después de su resurrección, tus aguas fueron dispersadas por todo el mundo por el trabajo misionero de tus apóstoles, que anunciaron y enseñaron tu evangelio y nos bautizaron en el nombre del Padre, y del Hijo y del Espíritu Santo.

Te pedimos que, también ahora, tu bendición esté sobre estas aguas para que sean para nosotros y para (nombre), la señal visible de una gracia invisible.

Por Jesucristo, nuestro Señor, ¡amén!

Luiz Carlos Ramos, Brasil

## Antífona de Envío

que todo estaba consumado.

Te encomendamos, Señor, los ojos de esta comunidad... Para que en el prójimo veamos al mismo Jesucristo.

Te encomendamos, Señor, los oídos de esta comunidad... Para que escuchemos tu voz en los necesitados.

Te encomendamos, oh Dios, las manos de esta comunidad... Para que sean fuentes inagotables de amor y de vida plena.

Te encomendamos, Señor, los pies de esta comunidad...

Para que sigamos siempre las huellas de nuestro Maestro.

Te encomendamos, oh Dios, los labios de esta comunidad...

Para que proclamemos a toda criatura el mensaje de salvación.

Te encomendamos, Señor...

Este cuerpo, esta iglesia de la que somos parte, para que podamos dar testimonio vivo

de la presencia de Cristo en medio nuestro, hoy y siempre, Amén.

Adaptado de Walter Vivares, Revista Encuentro y Fe N° 19, p. 23.

# • Para Dios, Padre-Madre...

Para Dios Padre-Madre, Jesús es hijo, el ser más amado.

Te invito a pensar quién es Jesús para ti, para mí, para nuestras comunidades.

Puedes agregar tu propia frase al final del escrito, porque ciertamente lo que podamos decir de Jesús es inagotable.

JESÚS, el caminante.

JESÚS, el que ilumina todo.

JESÚS, el maestro.

JESÚS, el que sana y libera.

JESÚS, el que perdona.

JESÚS, el aclamado.

JESÚS, el amigo de los sin amigos.

JESÚS, el que anuncia.

JESÚS, el criticado.

JESÚS, el incomprendido.

JESÚS, el inoportuno.

JESÚS, el que tiende la mano.

JESÚS, el que toca lo impuro.

JESÚS, la amenaza.

JESÚS, el que trae lo nuevo.

JESÚS, el que rompe las reglas.

JESÚS, el que desafía.

JESÚS, el que abraza.

JESÚS, el que tira las mesas.

JESÚS, el chivo expiatorio.

JESÚS, el de la mirada generosa.

JESÚS, el injustamente linchado.

JESÚS, el que llora y clama.

JESÚS, el que comparte.

JESÚS, el que duda.

JESÚS, el que intercede.

JESÚS, el que muere asesinado.

JESÚS, el del "tercer día".

JESÚS, la vida, la plenitud.

JESÚS, ¿quién es él para nosotros?

Gerardo Oberman, de LupaProtestante



## • Que Dios nos bendiga con su amor

Que Dios nos bendiga con su amor, para amar a los demás como nos amamos a nosotros mismos.

Que Dios nos bendiga con un espíritu abierto a toda necesidad, un espíritu sanador y reconciliador.

Dios nos bendiga con humildad para buscar la verdad y descubrir el bien donde quiera que se encuentre.

Que Dios nos bendiga con una mirada nueva

para ver en la diversidad una riqueza y no una amenaza.

Que Dios nos bendiga con oídos atentos para escuchar, conocer, respetar, compartir y trabajar juntos y juntas por un mundo mejor. Amén.

Amós López - Red de Liturgia del CLAI



### • La señal del amor

Y salió el amor a recorrer nuestros caminos, a visitar ciudades, a mezclarse entre la gente. Un extraño viento lo llevaba y lo traía, y con él iba su voz, su alegría y su mensaje: ¡Hagamos del amor nuestra señal!

¡Dichosos aquellos que renuevan el amor gastado!

¡Dichosos aquellos que curan el amor herido!

¡Dichosos aquellos que encienden el amor apagado!

¡Dichosos aquellos que levantan el amor caído!

¡Dichosos aquellos que perdonan el amor equivocado!

¡Dichosos aquellos que enderezan el amor torcido!

¡Dichosos aquellos que liberan el amor atado!

¡Dichosos aquellos que entregan el amor recibido!

¡Dichosos aquellos que resucitan el amor muerto!

#### **BREVEDADES**

#### Desierto

Vivir sin amor, sin fe, resignándose al destino, es vagar por un desierto sin oasis ni caminos.

#### Ruidos

No deja de oírse el viento con solo cerrar la puerta... Ni por tapiar nuestras culpas deja de hablar la conciencia.

Pedro Benítez, Bahía Blanca, en **Imágenes y voces del camino,** 2004

Seve Lázaro

## Himnos y canciones

- ♣ Alma, bendice al Señor J Neander, 1650-1680, Alem. Tr F Fliedner, Esp CF 197
- Amarte solo a ti, Señor Anónimo, Costa Rica CF 278
- Cantemos M. Heusser, Argentina
   https://eangionorgentedista.com/gangionos/g
  - https://cancionerometodista.com/canciones/cantemos-pueblo/
- Cautívame, Señor George Matheson, 1842-1906, Escocia Tr F Pagura, Arg. George W Martin, 1828-1881, RU Arr. A Sullivan, RU CF 308
- ♣ Danos, Señor I. Simeone, H. Vivares
  - https://cancionerometodista.com/canciones/danos-senor/
- El cielo canta alegría Pablo Sosa, Argentina, 1958 CF 163
- El profeta (Antes que te formaras) Gilmer Torres Ruiz, Perú CF 277
- Enviado soy de Dios José Aguiar, Pedro Infante-Cuba https://www.youtube.com/watch?v=gnbye2O4T3E- CF 150
- Heme aquí Dan Schutte, 1981 trad Yolanda Pupo-Ortiz M adapt. por C Young MV 289
- Jesús trae una noticia (Basada en Mc 3.13-19) Alejandro Zorzín, Uruguay CF 285
- Jesús, yo he prometido servirte John E Bode, 1816-1874, RU Tr J B Cabrera, 1837-1916, España Arthur H Mann, 1850-1929, RU CF 305
- Las manos de tus hijos Gerardo Oberman y Horacio Vivares, Arg. <a href="https://redcrearte.org.ar/las-manos-de-tus-hijos-2/">https://redcrearte.org.ar/las-manos-de-tus-hijos-2/</a> Red Crearte
- **♣ Somos bautizados** Raquel Mora Martínez, México-USA CF 157
- Soplo de Dios viviente Osvaldo Catena, 1920-1986, Argentina. Melodía folclórica sueca Adaptación de Guido Bello de la última estrofa CF 7
- ♣ Para el tiempo de comunión: Bendice Jesús J. Austin, J. Gattinoni https://cancionerometodista.com/canciones/bendice-jesus/

## Enero 18, 2026 – Segundo domingo después de Epifanía (Verde)

DGO 18 – DÍA INTERNACIONAL DE LAS RELIGIONES + LUN 19 – DÍA DE MARTIN LUTHER KING + MIE 21 – DÍA INTERNACIONAL DEL ABRAZO + VIE 23 – DÍA NACIONAL DEL MÚSICO + SÁB 24 – DÍA MUNDIAL DE LA CULTURA AFRICANA Y DE LOS AFRODESCENDIENTES



**Evangelio de Juan 1.29-34:** Juan cuenta que al ver a Jesús que se acercaba dijo: *Miren, ese es el Cordero de Dios, que quita el pecado del mundo. Este era el que iba a venir, el que bautiza con Espíritu Santo. Lo he visto, y soy testigo de que es el Hijo de Dios.* 

**Profeta Isaías 49.1-3, 6-7:** Israel, tú eres mi siervo, yo te formé desde el vientre de tu madre para que restaures a mi pueblo, que lleves mi luz a todas las naciones y que lleves mi salvación hasta lo más lejano de la tierra.

**Salmo 40.1-5:** Puse mi esperanza en el Señor y él puso en mí un canto de alabanza. Felices quienes confían en Dios y no en gente soberbia y mentirosa. ¡Hemos puesto nuestra esperanza en el Señor!

**1a Carta a los Corintios 1.1-9:** Pablo saluda a la iglesia que está en Corinto, a los llamados a formar su pueblo santo. El mensaje se estableció firmemente entre ustedes y Dios los mantendrá firmes hasta el fin: Dios siempre cumple sus promesas.

# Recursos para la predicación

#### Juan 1.29-34 – Presentación de Pablo Andiñach

Juan el Bautista es una bisagra en la historia de la revelación de Dios. Su ministerio es un puente entre el mensaje del Antiguo Testamento y la presencia del Cristo entre nosotros. De allí que diga que este "viene después de mi pero es anterior a mí", frase a veces enigmática pero que alude justamente a esa condición del Hijo de Dios de ser anterior a todo. Y por esa razón es que Juan es un "preparador" del camino hacia Jesús. Su misión consiste en allanar nuestra senda hacia el salvador. De allí que su bautismo con agua y su predicación centrada en al arrepentimiento llamaran a predisponerse para recibir al Mesías. En cierto sentido la misión de Juan termina con la llegada de Jesús, ya que ahora es él mismo quien "allana" el camino hacia su persona.

El texto que hoy tenemos es riquísimo en símbolos y es imposible agotarlo en una meditación. Teniendo en cuenta que estamos saliendo de la Navidad vamos a enfatizar cuatro aspectos que servirán para estructurar nuestra propuesta de predicación.

- 1. Jesús venía hacia él (v. 29);
- 2. Juan no lo conocía (v. 31);
- 3. El signo del Espíritu Santo (v. 33);
- 4. Juan lo reconoce y da testimonio (v. 34).
- 1. Jesús se acerca a nosotros. Así como en la Navidad, el Jesús ahora adulto se acerca a nosotros representados en la figura de Juan. Llega de repente, sin previo aviso, sin publicidad. En determinado momento se hace presente e irrumpe en la historia y en la vida. En ocasiones es posible determinar el momento exacto basándose en una experiencia fuerte de conversión, en otros casos llega lentamente, como un amanecer que reemplaza la noche paulatinamente e instala la luz sin que se pueda precisar su comienzo y su fin. Pero siempre hay una llegada de Jesús a la vida. Nos equivocamos si creemos que podemos provocar esa llegada con nuestros esfuerzos. El siempre está viniendo y es nuestra tozudez la que impide que llegue a nuestra casa. Más bien se trata de tener los ojos dispuestos a ver y los oídos a oír aquello que Dios hace por nosotros. Se nos dice que Juan vio que venía hacia él...
- 2. No lo conocía. La experiencia de Juan no es distinta de la nuestra. Recibimos a un Jesús que se acerca a nosotros, pero no solemos saber de quién se trata. Así encontramos tantos cristianos que se creen los más devotos y no se dan cuenta cuán lejos están de lo que Jesús pide de ellos. También en los testigos de la Navidad se daba esta situación. Ellos celebraban la llegada del salvador, y en eso no se equivocaban, pero el camino que Dios eligió para su Hijo estaba lejos de aquel que la mayoría imaginaba para el Mesías. Pocos o ninguno imaginaba que aquel niño nacía para morir abandonado en una cruz.

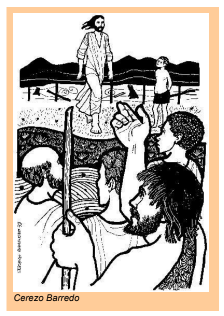
Jesús es y será un desconocido hasta que él mismo se revele en nosotros. A diferencia de las figuras públicas que se promocionan, se publicitan y se ofrecen para que las conozcamos y luego compremos sus productos, o los votemos en las elecciones políticas, el Hijo de Dios no utiliza ni necesita esos recursos. Él no está interesado en darse a conocer para ganar popularidad ni en vendernos nada. Se entrega libremente y lo único que pide a cambio es la vida. Pero no que le entreguemos la vida en pago, a cambio de algo y así enajenarla de nosotros. Es exactamente al revés. Darle la vida a Cristo es retenerla en nosotros, es enriquecerla con su presencia, es expandirla hasta llegar al prójimo donde él se revela. No darla es dejarla pequeña y débil, sin fuerzas para amar ni para descubrir la imagen de Dios que toda criatura lleva en su cuerpo. Esa es la razón por la que podemos decir que no conocemos a Jesús hasta que él se haga presente en nuestra vida. Podemos tener imágenes propias de Jesús, en ocasiones acomodadas a nuestras apetencias personales: un santo, un defensor de las tradiciones, un rebelde, un curandero, un mago, un líder de masas, un juez... y tantas otras. Pero Jesús es él mismo y no un producto de nuestras proyecciones. Él está afuera nuestro y quiere entrar en nuestra vida.

3. *El signo del Espíritu Santo*. Juan no lo conocía, pero la presencia del Espíritu señalaba su identidad. Se nos dice que bajó "*como* una paloma" –y de allí el símbolo de la paloma para el Espíritu Santo–, aludiendo al acto de descender, de venir del cielo, de irrumpir sin poder determinar de dónde viene con precisión. Es Dios quien "marca" a su Hijo y lo presenta como su elegido para evitar que lo elijamos nosotros. De hecho había muchos que se hacían pasar por el Mesías y la gente en su desesperación los seguía porque respondían a *sus expectativas* de cómo debía ser el enviado de Dios. Eran elegidos por la gente y proclamados como salvadores personales y sociales. Hoy no estamos lejos de esa dinámica, a veces aplicada a personajes que suben y bajan en la escala de popularidad. Pero lo más preocupante es cuando se aplica a Jesús mismo. Esto ocurre cuando el Jesús declamado no coincide con el anunciado en los evangelios. Entonces el Cristo deviene en un objeto de uso: se vende, se venera, se le atribuyen dudosos milagros, se lo invoca como si estuviera a favor de nuestros proyectos…

Contra todo eso, el evangelio nos dice que Dios mismo señaló a su Hijo con claridad y marcó el camino que había de seguir.

4. Lo reconoció y da testimonio de él. Aunque parezca extraño, luego de todo esto Juan – y así nosotros mismos – terminó por darse cuenta que ese que se acercaba era el verdadero salvador. Uno podría preguntarse cómo sucedió esto y probablemente nos enredaríamos en una maraña de especulaciones. Lo cierto es que la certeza de que estaba ante el que había de venir era total y la reacción inmediata es comenzar a dar testimonio de esa presencia.

¿Se puede dar testimonio de algo que no conocemos? Pensamos que no y por eso es que hablamos de lo que primero hemos experimentado. Dar testimonio es la respuesta natural a reconocer a Jesús. Del mismo modo que contamos aquellas cosas que impactan en nuestra vida, aquellos acontecimientos que hacen mella en nuestros días, así somos llamados a compartir la buena noticia de que Dios habita entre nosotros y quiere ser parte de nuestra historia personal y social. Él tiene un mensaje para la vida de cada uno y un mensaje para la sociedad que conformamos.



Pablo Andiñach, biblista metodista argentino en Estudio Exegético-Homilético 22, 2002, ISEDET, Buenos Aires

• Isaías 49.1-3, 6-7 – Presentación de Samuel Pagán

### Israel, Siervo del Señor

Con este capítulo se inicia un nuevo ciclo de poemas de restauración y esperanza, que ponen de relieve una vez más la importancia que tiene en la teología del Deuteroisaías el retorno de los deportados. Este pasaje (v. 1-6) incluye el segundo Cántico del Siervo del Señor o Siervo sufriente (cf. 42.1-7; 49.1-6; 50.4-9; 52.13-53.12y también 61.1-3<sup>a</sup>).

En la primera estrofa, se pone de relieve la misión que el Siervo ha recibido del Señor (vs 1-4) y se incluye una breve reflexión sobre su aparente fracaso. En la segunda (vs 5-6), se describe la confianza que el Señor tiene en su Siervo en el momento de la dificultad, asegurándole que su trabajo no ha sido en vano. Así se manifiesta por primera vez, en estos poemas, la naturaleza sacrificial y dolorosa de la misión confiada al Siervo del Señor.

Aquí el Siervo se identifica de manera explícita con el pueblo: "Israel, tú eres mi siervo" (v 3). Esta referencia a Israel como Siervo del Señor está presente en todos los manuscritos hebreos antiguos, y, por lo tanto, parece necesario ver en esta identificación una misión individual y personalizada al pueblo de Israel, particularmente al "resto" o remanente fiel.

La imagen del Siervo que ha sido llamado "desde el vientre materno" puede relacionarse con el relato de vocación del profeta Jeremías (Jr 1.5) y con l narración en la que Moisés afirma que no está preparado para cumplir la misión que Dios le confía (Ex 3.1-4,17). El hecho de haber sido llamado "desde las entrañas de mi madre" sugiere que el Siervo debía cumplir una misión semejante a la del libertador y legislador de Israel o a la del famoso profeta.

Esta misión incluye dos elementos fundamentales: él debe "restaurar el resto de Israel" y convertirse en "luz de las naciones" (v 6). La expresión "convirtió mi lengua en espada afilada" (v 2) se refiere probablemente la misión profética del Siervo, que debe utilizar su voz como instrumento para anunciar la voluntad de Dios (cf Heb 4.12: la palabra de Dios "es más cortante que cualquier espada de doble filo"). El Siervo ha sido enviado y cumplirá su misión "hasta el extremo de la tierra" (v 6).

En el v 7, La humillación del Siervo se describe con expresiones más bien fuertes: es "totalmente despreciado", "otros pueblos aborrecen", "esclavo de los tiranos". A pesar de todo, "el redentor, el Dios santo de Israel" hará que los reyes y monarcas de la tierra se pongan de pie y se postren delante del Señor, a causa de su acción liberadora. En otras palabras, la misión del Siervo en el pueblo de Israel será tan efectiva que producirá una serie de cambios que afectarán, inclusive, a los reyes de la tierra.

En resumen, este pasaje continúa la tradición de los poemas que presentan la misión liberadora que Dios ha confiado a su Siervo. Esa misión incluye varios elementos proféticos y conlleva sufrimientos y frustraciones que el Siervo logrará superar por la misericordia de Dios y por su confianza en el Señor. La finalidad de su misión es ser luz de las naciones y contribuir a que la salvación divina llegue hasta lo último de la tierra. En tal sentido, la tarea misionera del Siervo tiene un claro alcance universal.

Samuel Pagán, biblista puertorriqueño, Discípulos de Cristo, **Isaías**, en **Comentario Bíblico Latinoamericano**, Edit. Verbo Divino, Estella (Navarra, España), 2007. Resumen de GB.

• Salmo 40 – Presentación de Enzo Cortese y Silvestre Pongutá

#### Observaciones generales

En los salmos de súplica se pueden encontrar elementos de acción de gracias, y en estos de súplica. En el 40, un salmo compuesto, lo extraño es que esté primero la acción de gracias (vs 1-10) y luego la súplica; además, que los vs 13-17 coincidan con el Sal 70. Por sus características, los vs 11ss pertenecen más bien a la súplica, y sin embargo, no se leen en el Sal 70. La explicación de estos hechos se halla quizá en la historia de la formación del salterio y en los posibles retoques de redacciones posteriores.

La acción de gracias tiene más sentido si se supone que el orante es el rey; hay alusiones a textos proféticos (Os, Is, 2 Is). La súplica tiene sentido en este lugar por algunos temas propios de esta última parte del primer libro: la mención de pecados personales, la mención de los pobres. Esto explicaría, en parte, su inclusión en este lugar y, a la vez, sería un vestigio de la pertenencia del segundo grupo de salmos davídicos a la misma colección. Las dos partes pueden ser antiguas, pero los retoques lo relacionan con el tiempo final del exilio.

### Vs 1-10: Acción de gracias

El estilo narrativo pone en evidencia algo característico de los salmos de acción de gracias. No describe la situación y no es posible reconstruirla: a ella alude con imágenes que permiten suponer un grave peligro de muerte. La actitud del salmista era la de quien, desde su tribulación,

esperaba la intervención de Dios. Él intervino, se inclinó, lo escuchó, lo sacó, lo afianzó, le dio consistencia: con muchos verbos expresa la multiforme solidaridad de su Dios. El contraste se describe muy gráficamente: de un terreno fangoso y movedizo llega a estar sobre una roca. La experiencia del salmista afirma que Dios puso en sus labios un cántico nuevo de alabanza: quizá el que está precisamente entonando. Es nuevo quizá porque proviene de una experiencia de novedad, de renacer. Como es un testimonio del obrar de Dios, muchos, al oírlo, confiarán más en Dios.

El v 5 es una especie de congratulación que se puede imaginar en labios de algún creyente especial que saca una enseñanza de la narración del salmista y la dice por él y con el fin de suscitar en otros la misma confianza en Dios. En el v 6 prosigue el salmista con una exclamación que quiere ponderar la magnitud de las maravillas obradas por Dios. Menciona inmediatamente algo que da una enorme profundidad a la fe de este salmista y que la formula como una exhortación: a Yavé le interesa, más que los actos el culto, la recepción de su palabra y el cumplimiento de su voluntad (1 Sm 15.22; Os 6.6; Is 1.11ss); este texto lo citará la carta a los Hebreos (10.5-7) con una lectura cristológica. La acción de gracias concluye con una enumeración amplia de términos que describen el modo de obrar de Dios experimentado por el salmista y con cuya proclamación desea afianzar y extender la confianza en Dios. Ante la gran asamblea, el salmista *anuncia* (*evangeliza*) la justicia de Dios, la fidelidad, la misericordia, la salvación.

# Vs 11-17: Súplica

En vez de la invocación, propia de las súplicas, hallamos una especie de interpelación a Yavé. Esto se debe al trabajo redaccional que quiso relacionar muy estrechamente la primera parte a la segunda. En la interpelación el salmista dirige una petición para que intervenga Yavé. El v 12 es un lamento en el que describe la tribulación del salmista; se pueden subrayar dos aspectos principales: la mención genérica de los males que rodean al salmista, y, en particular, sus iniquidades. En el v 13 suplica la liberación y el auxilio de Yavé.

No podía faltar el contexto de los adversarios del salmista: se mencionan como los que buscan la vida del salmista o se burlan de él, y para ellos pide la vergüenza y la confusión. Pero saca también una enseñanza y una exhortación: que gocen todos los que buscan a Yavé o aman su salvación. En el v 17 se ubica el salmista entre los pobres e indigentes que, sin embargo, cuentan con la solidaridad de Dios: a él acude una vez más para reconocerlo como su liberador y suplicarle que apresure su acción benéfica.

# Lectura cristiana

La lectura que hace la carta a los Hebreos supone el texto de los LXX. Pone en evidencia la superación del antiguo culto, y especialmente la venida de Cristo a hacer la voluntad del Padre: esto es la realización escatológica del designio redentor de Dios. El acontecimiento Cristo es la revelación de la justicia, de la misericordia, de la compasión, de la fidelidad de Dios, Él nos saca de la fosa y edifica a su pueblo nuevo sobre la piedra angular, sobre la roca de la fe apostólica, y pone un cántico nuevo para evangelizar las maravillosas obras de Dios a favor de todas las gentes, especialmente de los pobres e indigentes.

Enzo Cortese y Silvestre Pongutá, biblistas católicos italiano y colombiano en <u>Salmos</u>, **Comentario Bíblico Latinoamericano**, Verbo Divino, España, 2007.

### Primera Carta a los Corintios 1.1-9 — Presentación de Irene Foulkes

Los textos bíblicos surgieron de experiencias concretas de comunidades en su caminar diario – acertado o errado– dentro de contextos históricos específicos. Nos acercamos a la Biblia conscientes del angustiante contexto actual de nuestros países, donde siguen deteriorándose las condiciones de vida para las mayorías. Por eso cobra especial relevancia la primera carta a los Corintios, dirigida a una comunidad compuesta principalmente por gente sin poder, débil y de pocos recursos (1.26-28).

Al estudiar esta carta nos vemos confrontados con la necesidad de excavar constantemente en el contexto de una ciudad cosmopolita y rica, pero marcada por una enorme brecha económica y social entre una pequeña élite y el común de la gente, dominado por aquella. Aunque rehuimos el peligro de establecer paralelismos engañosos, sí reconocemos que las experiencias de una

comunidad cristiana dentro de aquel contexto, y los consejos de Pablo comunicados a ella, contribuirán a nuestra búsqueda de orientación para la vida de fe en nuestro entorno del siglo XXI.

## Saludos e introducción a la carta

En la fórmula de apertura epistolar de la carta, Pablo se identifica como "apóstol... por la voluntad de Dios" y nombra como "hermano" a su colega Sóstenes. Impugnado por algunos de los corintios, Pablo defenderá su calidad de apóstol con todos los derechos pertinentes, para luego renunciar a estos (cap. 9), gesto que juega un papel importante en la discusión sobre libertad cristiana y autolimitación solidaria, que iluminará varios de los problemas que hay en la comunidad.

Como "iglesia", es decir, una asamblea convocada por Dios, estos nuevos cristianos han sido "santificados", apartados para un propósito sagrada así como Israel fue consagrado por Dios para reflejar su carácter santo ante las naciones (Ex 19.6; Dt 7.6; 26.19). Por eso son "llamados a ser santos" en su manera de vivir, apartándose de las prácticas y los valores de su sociedad que no representan la voluntad de Dios.

Pablo anima a estos creyentes inmersos en la cultura no cristiana y hasta anticristiana de Corinto, recordándoles que no están solos; los acompañan muchas personas en otros lugares que también aclaman a Jesucristo como Señor.

Los vs 4-9 aluden a algunos de los temas y preocupaciones que aparecerán en la carta. Los términos "palabra" y "conocimiento" (vs 5), usados aquí con un significado positivo, tendrán una referencia negativa cuando, por ejemplo, se denuncia los cristianos iluminados que, orgullosos de su propia sabiduría, faltan al amor (8.1; 12.13-13.13).

Con el encomio "Dios les ha dado toda riqueza espiritual" (v 5) se refleja el carcácer llamativo de esta iglesia dotada de muchos carismas (v 7). Y al mismo tiempo, Pablo expresa su confianza de que la obra de Dios en esta comunidad será comprobada en el día final (vs 8-9).

Irene Foulkes, biblista evangélica norteamericana-costarricense, 1932-2016, <u>Primera carta a los Corintios</u>, en **Comentario Bíblico Latinoamericano**, Estella, España, 2003. Extracto-resumen de este texto.

### Cordero

La oveja, y más todavía el cordero, es el animal manso, dócil al pastor, sereno, aun cuando es atacado o llevado al matadero. En los sacrificios ofrecidos a Dios era uno de los animales preferidos. En ls 53.7 es el símbolo del Siervo de Dios que sufre en expiación por los pecados de los hombres. En Ex 12 el cordero pascual se convierte en memorial de la liberación del pueblo israelita. Por todo eso el Nuevo Testamento, especialmente el Apocalipsis, aplica a Jesús el título de cordero.

Un detalle que puede ayudar: en arameo, la lengua que hablaba Jesús, la misma palabra *talya* significa siervo y cordero.

Conviene recordar que la mansedumbre del cordero debe ser complementada con la firmeza persistente y la conciencia histórica del Siervo de Dios de que habla ls 42.4. En este sentido, también nosotros somos ovejas de Cristo.

Wolfang Gruen, Pequeño vocabulario de la Biblia, Paulinas, Buenos Aires, 1987.

# Recursos para la acción pastoral

- Objetivos de la misión urbana e industrial. Las presuposiciones son:
- 1) que Dios está obrando en la sociedad para dar lugar a su transformación y hacer su estructura responsable ante la voluntad de Dios;
- 2) que las políticas (planes de acción) son decididos por la interacción de diferentes organizaciones, y los cristianos y los no-cristianos deberían participar en tales organizaciones para hacer a la sociedad abiertas a las demandas (exigencias) de Dios; la transformación de la sociedad es nuestra meta;
- que la actitud de la Iglesia debería ser teleológica. Tenemos la promesa para el futuro. La iglesia debería ser la comunidad del futuro, y por eso hay una gran necesidad de renovación en la estructura de la iglesia.

Necesitamos considerar el rol del servicio a la comunidad en relación con la Iglesia. Por ejemplo, en el planeamiento urbano, donde los intereses comerciales y económicos predominan más que los intereses humanos, las iglesias deberían participar para disminuir el sufrimiento.

El entrenamiento de líderes para estas tareas tiene dos dimensiones: en primer lugar, los miembros de las congregaciones locales requieren entrenamiento para la participación local; en segundo lugar, el entrenamiento de especialistas se requiere para el liderazgo en el ministerio.

De "Ecumenical Perspectives" N° 2, 1966, traducido en apuntes de Carlos M. Sabanes.

• **Pueblo de Dios** – presentamos esta vez el primero de los puntos en este artículo.

El desarrollo teológico sobre la Iglesia, tanto protestante como católico, ha escogido el título de "pueblo de Dios", como el que mejor explica la índole del misterio que llamamos iglesia. Es además un concepto eclesiológico con amplias resonancias bíblicas, apto para facilitar un consenso ecuménico.

1. Dios convoca y elige a un pueblo. El sujeto de este título es Dios y no el pueblo. A lo largo del AT se presenta la constitución de un pueblo en virtud de la alianza y de la promesa de salvación de Dios, que es quien asegura un futuro al pueblo. Este carácter trascendente, escatológico e histórico de Israel continúa en la iglesia, que se siente enraizada en esta historia salvífica. Por tanto, el título de pueblo de Dios es el que mejor expresa las raíces de la iglesia, la Escritura y la tradición que la genera y las dimensiones que la constituyen, subrayando su puesto en la historia de la alianza entre Dios y la humanidad.

La iglesia se ve como la prolongación de la historia de Jesús, como una comunidad universal que supera el particularismo judío y que proclama la salvación a toda la humanidad. Esto es un don y una tarea para la iglesia: por un lado, tiene que invocar a Dios, hacer memoria de Jesucristo y pedir el Espíritu que le permita vivir esa alianza. Es la comunidad que da gracias por el don recibido y que espera en Dios, desconfiando de sus propias fuerzas. Por otro lado, es un imperativo para la iglesia vivir como la comunidad mesiánica que culmina la historia de Israel; realizar en la teoría y en la práctica un universalismo que abarque a todas las culturas y pueblos. Por eso, la iglesia es y debe ser católica; necesita la inculturación y tiene que abrirse a formas de ser iglesia africana, asiática o americana, desde la fe y una historia salvífica común, sin imponer el modelo de inculturación occidental.

La iglesia se distingue también en cuanto pueblo de Dios, porque es comunidad de pecadores, de oprimidos y de pobres. En ella tiene que realizarse el proyecto mesiánico de Jesús y proclamar al Dios de la gracia y de la buena noticia. La figura del pueblo en Pentecostés es un buen símbolo de la iglesia que proclama al Dios de la gracia (no de la ley), del perdón (no de la culpa), de los pecadores y de los pobres (no de los justos, autosuficientes y potentes). La iglesia es el pueblo de los pecadores redimidos y es iglesia de los pobres, que vive y da testimonio en su estructura y en esa opción por los pobres.

2. Un pueblo en el que Dios es soberano. Solo Dios reina en su pueblo. El reino de Dios no se identifica con la iglesia, pero tiene que expresarse en ella. La comunidad cristiana recoge la tradición profética y la crítica a los ídolos en la historia del pueblo antiguo para continuarla desde la historia de Jesús. en cuanto pueblo itinerante en la historia, vive en una provisionalidad que le impide asentarse en una época histórica, instalarse en una cultura o, legitimar un determinado orden social. En función de preparar los caminos del reino de Dios, tiene que anteponer la misión y la transformación evangélica del mundo a sus propios intereses y dinámicas como comunidad humana.

La santidad de Dios es incompatible con cualquier forma de dominio u opresión en medio de ella. En ella, la autoridad es un servicio a la comunidad y es incompatible con cualquier forma de dominio, de culto a la personalidad, de autoritarismo y de prepotencia. En cuanto pueblo de Dios, la iglesia es fraternidad de iguales. Las diferencias jerárquicas y carismáticas no pueden marginar la dignidad común, el protagonismo de todos y el carácter comunitario que se contrapone a una masa amorfa y pasiva: en ella debe reinar la libertad de quienes se saben hijos de Dios en el Hijo y nunca el miedo de los siervos.

J A Estrada, en Diccionario abreviado de pastoral, Verbo Divino, Estella, España, 1999

# Recursos para la liturgia del culto comunitario

### · Caminos en el desierto

Dios, tú siempre nos sorprendes, no nos dice tu nombre, y te nos haces conocer en los sucesos que ocurren en el camino.

Dios, danos el coraje de arriesgarnos para construir autopistas en el desierto aún cuando no veamos cómo podemos movernos hacia delante.

Danos el coraje de creer que Tú estás ahí

y estarás conduciéndonos cuando nos atrevemos a avanzar.

Danos el coraje de creer que como iglesia te encontraremos allí

acompañando las cosas que nos animamos a emprender cuando estamos preparados para arriesgarnos y ponemos la primera piedra para hacer la autopista



The Gospel transforms persons and cultures, pg. 25. CMI. Tr. Juan Gattinoni

# El camino de Dios es el mejor camino

Te ofrecemos un texto donde se entremezclan el sufrimiento y la esperanza. Se trata de un poema de un pastor taiwanés, escrito durante su estadía en prisión por su defensa de los derechos humanos. Su sencillez permite trabajarlo con todo público y posibilita hablar de experiencias similares de "sufrimientos" transformados en promesas, cactus que dan flores, gusanos que se convierten en mariposas.

Le pedí a Dios un ramo de flores frescos, pero él me dio un feo cactus con muchas espinas.
Le pedí al Señor algunas bellas mariposas, pero él me dio apenas unos horribles gusanos.
Yo estaba angustiado, yo estaba desilusionado, yo estaba de luto, lloraba.

Pero luego de algunos días, repentinamente, yo vi florecer el cactus con muchas hermosas flores, y los gusanos se convirtieron en preciosas mariposas volando en el viento primaveral. El camino de Dios es el mejor camino.

C. M. Kao, trad. de Gerardo Oberman.

# • Bendición del Otro mundo posible

Que cada día Dios te acune en sus brazos.

Que Su voz tierna te arrulle, y que en el día y la noche, guíe tú caminar.

Que el Jesús del Pesebre, solidario y humilde,

nos siga dando esperanza y consuelo.

Que el Espíritu de amor, de vida y paz, nos siga levantando y animando.

Que sigamos viviendo la vida junto a Dios, porque así, la vida tiene sentido, pasión, valor, justicia, perdón v dignidad.

Porque otro mundo es posible, porque hay buena vida,

porque va es tiempo de compartirla.

Y porque, con todo esto, podemos dar vuelta a la historia.

Joel Eli Padrón Ibáñez, Iglesia Peniel (México) A partir de frases de canciones de Gerardo Oberman

### En el reverso de la historia

Señor: En este mundo insolidario y frío queremos buscarte.
En los barrios marginales y zonas periféricas queremos encontrarte.
En los que esta sociedad esconde y olvida queremos verte.
En los que no cuentan para la cultura dominante queremos descubrirte.
En los que carecen de lo básico y necesario queremos acogerte.
En los que pertenecen al reverso de la historia queremos abrazarte...

En los pobres y marginados de siempre, en los emigrantes y parados sin horizonte, en los drogadictos y alcohólicos sin presente, en las mujeres maltratadas, en los ancianos abandonados, en los niños indefensos, en la gente estrellada, en todos los heridos y abandonados al borde del camino queremos buscarte, encontrarte, verte, descubrirte, acogerte, abrazarte.

Florentino Uribarri

#### Salmo 40 - en oración

Señor de la vida, sólo en ti puede crecer mi esperanza, sólo en ti puedo sentir el refugio. Aquí estoy Señor para hacer tu voluntad.

Escuchaste mi clamor y me tomaste entre tus brazos; me llenaste de ternura, calmaste mi miedo y al fin mis labios entonan canto de alabanza a tanto amor para que otros escuchen y crean.

Nada es comparable a sentirte en mi vida, saber que caminamos juntos y me invitas a andar contigo. Aquí estoy Señor para hacer tu voluntad.

Me agrada tu enseñanza, la llevo en mi corazón, y quiero contarla ante tu pueblo numeroso, aunque sea mucho más de lo que puedo contar. Aquí estoy Señor para hacer tu voluntad. No pretendo guardar silencio, sino clamar a viva voz, lo que diste a conocer como tu justicia, lo que enseñaste sobre el camino de la salvación.

¡No me niegues tu ternura, Señor!, que siempre me protejan tu amor y fidelidad! Amén.

Cristina Dinoto

#### • Oh Dios, tú eres sincero

Oh Dios, yo sé que tú eres sincero y no mientes jamás.
Haz que permanezca firme en la fe y que no ceda antes las dudas.
No porque mi oración es buena, sino porque tú eres la verdad.
Me cuesta aceptar tu voluntad.
Dame fuerza para ser obediente y no sucumbir a la tristeza.

Martín Lutero (1483-1546), citado por José Antonio Pagola, católico español.

## ¿No oíste sus pasos?

¿No oíste sus pasos silenciosos? Él viene, viene, viene siempre, en cada instante y en cada edad, todos los días y todas las noches. Él viene, viene, viene siempre, en los días fragantes del soleado abril, en la oscura angustia lluviosa de las noches de julio. El viene, viene, viene siempre.

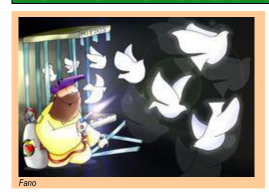
Rabindranat Tagore, escritor indio (1861-1941)

### Himnos y canciones

- Abre nuestras manos, mente y corazón, B. Hernández, México, Red Crearte https://redcrearte.org.ar/abre-nuestras-manos-mente-y-corazon
- Aleluya en casa Facundo Rodríguez, Argentina https://cancionerometodista.com/canciones/aleluya-en-casa/
- ♣ Bendición irlandesa (Que la tierra...) Anónimo, Irlanda J Gattinoni, Argentina CF 152
- Caminemos (Hamba Nathi) Anónimo, trad. G. Oberman https://cancionerometodista.com/canciones/caminemos-hamba-nathi/
- Caminemos a la luz de Dios- Anónimo Zulú, Sudáfrica <a href="http://www.clailiturgia.org/si-yahamba-1728.html">http://www.clailiturgia.org/si-yahamba-1728.html</a> CF 151
- **Caminos por descubrir** Gerardo Oberman Horacio Vivares <a href="https://redcrearte.org.ar/hay-caminos-por-descubrir/">https://redcrearte.org.ar/hay-caminos-por-descubrir/</a> CD Caminos por desc **Red Crearte**
- ♣ Danos esperanza y paz Gerardo Oberman, Arg CF 153
- → Dios bendecirá N Protásio, Brasil https://cancionerometodista.com/canciones/dios-bendecira/
- El amor de Dios (Como la...) A Frostenson, Sue tr F Pagura L Lundberg, Sue CF 207
- Eres Santo, eres Dios P Harling, Suecia Tr R Achón, Cuba CF 392
- Heme aquí, Dios Dan Schutte, 1981 trad Y Pupo-Ortiz M adapt. por C Young MV 289
- 🖊 No basta solo una mano Juan Damián, Uruguay Irene Schwiderke, Arg CF 304
- Quedate con nosotros C Veneziale y J Maddío, Argentina CF 360
- 🖊 Que la luz de Cristo brille T Fettke J Oliveira, Brasil Libro de Culto V Asambl CLAI, 2007 22
- **Señor, heme en tus manos** Julie von Hausmann, 1826-1901, Alemania Tr Federico Larrañaga, España, 1900 Friedrich Silcher, 1789-1860, Alemania **CF 306**
- **♣ Señor, que nuestra vida sea** (Coplas del Yaraví) Osvaldo Catena, 1920-1986, Argentina Música folclórica, Argentina **CF 295**

### Enero 25, 2026 – Tercer domingo después de Epifanía (Verde)

DOM 25 – DÍA DEL REPORTERO GRÁFICO + LUN 26 – DÍA MUNDIAL DE LA EDUCACIÓN AMBIENTAL + MAR 27 – DÍA INTERNAC. EN MEMORIA DE LAS VICTIMAS DEL HOLOCAUSTO + VIE 30 – DÍA MUNDIAL DE LA NO VIOLENCIA Y LA PAZ



**Evangelio de Mateo 4.12-23:** Cuando Jesús sabe que han metido a Juan en la cárcel, se dirige a la región de Galilea, donde va a comenzar su tarea de anunciar el mensaje del Evangelio: "Vuélvanse a Dios, porque el reino de los cielos está cerca."

**Profeta Isaías 9.1-4:** Dios había humillado a Galilea pero ahora le concede mucho honor: el pueblo hasta ahora en oscuridad ha visto una gran luz, queda deshecha la esclavitud que oprimía al pueblo, las botas de sus opresores han sido destruidas por el fuego.

**Salmo 27.1, 4-5, 14:** El Señor es mi luz y mi salvación, él me podrá a salvo sobre una roca. ¡Ten confianza en el Señor, no te desanimes!

**1 Corintios 1.10-14, 17-18:** Hermanos, les ruego que vivan en armonía, pensando y sintiendo lo mismo, sin divisiones entre ustedes. ¡Cristo no está dividido! Solo vine a anunciar el mensaje del evangelio, que es poder de Dios para los que vamos a la salvación.

#### Recursos para la predicación

### Mateo 4.12-23 - Presentación de Pablo Andiñach

El comienzo del ministerio de Jesús comienza con su estadía en Capernaúm, sigue su prédica sobre la inminencia del reino de los cielos, y su elección de los primeros discípulos. Esto sucede luego de que Jesús se enterara de que quien lo había bautizado en el Río Jordán estaba preso.

Si en los domingos anteriores habíamos todavía aludido a los ecos de la Navidad, este texto nos introduce de lleno en la historia del Jesús adulto. Estamos ya inmersos en lo que será la narración de sus hechos y palabras, y por lo tanto la perspectiva cambia: ya no analizamos una historia sobre Jesús (la de su nacimiento e infancia), sino sus propias palabras y acciones. Si bien los evangelios fueron escritos por otros –porque Jesús no nos dejó escritos propios– se posicionan como si estuviera hablando él mismo. Teniendo en cuenta esto sugerimos organizar nuestra predicación de acuerdo al siguiente esquema:

- 1. Jesús busca un lugar
- 2. Predicación de la cercanía del reino
- 3. Llamado a compartir la misión
- 1. Capernaúm como pueblo de Jesús. Son varias las razones por las cuales Jesús se ubica en Capernaúm. El texto nos da una que es el cumplimiento de una profecía de Isaías 9 que señalaba esos territorios como el lugar de donde vendría el salvador. Esto es así pero no es el único motivo, ya que Jesús se mostró siempre bastante libre frente a las Escrituras. En ocasiones las cumplía y en otras las superaba. En este caso también hay cuestiones de estrategia. Jesús elige Galilea porque era una región lejana de la capital Jerusalén –y de Cesarea, capital romana de la provincia—, en consecuencia una zona menos vigilada y controlada. Si los primeros atisbos de predicación por Juan lo habían conducido a la cárcel, era necesario encontrar un lugar donde fuera posible diseminar el evangelio sin que lo acallaran de entrada.

Otra razón fue que el mar de Galilea era un lugar propicio para encontrar discípulos aptos para su tarea. Estos varones eran judíos pero alejados del templo de Jerusalén, lo que les daba una perspectiva más crítica del poder religioso y cierta independencia de los sacerdotes y escribas. Eligió en el comienzo pescadores, hombres que dedicaban su vida a trabajar pacíficamente, de los que nada se nos dice sobre sus propias expectativas religiosas. Hoy diríamos personas comunes, del montón, para diferenciarlos de aquellos especialmente dotados de sensibilidad religiosa, santidad, piedad, instrucción. Parece que a Jesús le interesó más su disponibilidad a acompañarlo y poner su vida a su servicio que sus características personales.

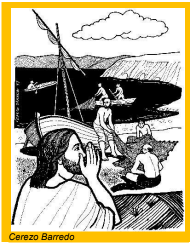
Finalmente es necesario decir que Capernaúm era una población estratégicamente ubicada, con una importante sinagoga, y desde la cual se podía ir y venir con facilidad a toda Galilea e incluso

a los territorios de la costa norte del Mediterráneo. Vemos entonces que se dan una serie de circunstancias (desde una antigua profecía hasta una cuestión de rutas de acceso al resto de la región) para que Jesús decida instalarse en ese lugar. Y uno podría preguntarse por qué no habría de ir allí. ¿Acaso hay algún lugar donde no sea necesario predicar el evangelio?

2. La primera prédica de Jesús se parece a la de Juan el Bautista. "El reino está cerca", expresión que va a aplicar luego a sí mismo. El reino se acerca en la medida de que Jesús lo está porque él es el reino entre nosotros. Meditemos en esta afirmación. Por un lado Jesús se presenta inaugurando un tiempo nuevo para la humanidad. Ya no era necesario seguir esperando que Dios envíe a su mensajero. Es como decir que hasta ese momento se vivía mirando hacia atrás a la espera de que se cumpliera lo prometido, mientras que ahora se comenzaba a vivir hacia adelante en la expectativa de lo nuevo que acababa de irrumpir en la historia. Las mismas profecías se cumplían pero se superaban en nuevos mensajes que extendían la preocupación de Dios hacia esferas no tenidas en cuenta hasta entonces. Si el reino se acercaba significaba que se debía estar atento a la puerta que se abría más que a las a veces tan complicadas leyes religiosas que las cerraban. El acceso al reino no estaba limitado por las leyes sino que se comenzaba a ofrecer a todo aquel que creía. Esto le iba a costar a Jesús la enemistad de quienes no comprendieron que estaban en una nueva época.

Pero esto también vale para nosotros. Tan acostumbrados estamos a la "cultura occidental y cristiana" que nos enredamos en detalles formales en vez de percibir la apertura del reino a todo aquel que esté dispuesto a creer. Por momentos creemos que es normal vivir rodeados de desamor e injusticias, de falta de desesperanza e incredulidad, cuando en realidad esas cosas no hacen más que mostrarnos que la tarea de anunciar el reino está casi en su totalidad aun por hacerse. Esta confusión nos ha llevado a creer que el quiebre de eras que inaugura Jesús es una mera cuestión de calendario (*antes* y *después* de Cristo), cuando en realidad es un cambio en la forma de encarar la vida de aquellos que descubren que el reino que se acerca los llama a proclamar nuevos parámetros para las relaciones con Dios y con el prójimo. A partir de este momento ya no nos relacionamos como adversarios sino como hermanos y hermanas en Cristo.

3. ¿Por qué Jesús busca discípulos? La pregunta puede parecer extraña pero teniendo el poder de Dios ¿no podía arreglárselas Jesús solo con su tarea? Es importante tener presente que el plan de Dios para la humanidad incluye a cada hombre y mujer como sus actores principales. Esto debe maravillarnos ya que asistimos a la época donde todo parece descartable, que comenzó con los plásticos y hoy alcanza a las personas. "No falta trabajo sino que sobra gente" suelen decir en voz cada vez menos baja aunque todavía con algo de vergüenza los ideólogos de la economía planetaria. A ese modelo el evangelio opone su afirmación de que todos tienen un lugar en el reino que Dios inaugura y somos convocados a que deponiendo egoísmos y mezquindades nos pongamos a trabajar para anunciar esa buena noticia. Jesús busca discípulos porque su plan valora el trabajo de cada



uno y porque a su lado comenzamos a obrar de un modo que tiene sentido para Dios y para los demás. No hay persona por sencilla que sea que no tenga algo *importante* que hacer en el reino de Dios. Es más, eso es algo que ninguna otra persona puede hacer por él o ella. Así debemos ver nuestra propia participación en la tarea que nos toque hacer. Por eso invitar a la fe es también invitar descubrir que Dios nos ama y estima lo que somos y lo que hacemos.

Pablo Andiñach, en el Encuentro Exegético-Homilético 22, ISEDET, enero de 2002.

### • Isaías 9.2-7 (RV) / 9.1-6 (BJ) - Presentación de Samuel Almada

Isaías 9 es un hermoso poema que anuncia la liberación de la opresión y el advenimiento de un príncipe que restaurará en el trono de David el dominio de la equidad, la justicia y la paz. Una lectura continuada del texto de Isaías obliga a leer este pasaje teniendo en cuenta las perícopas de 7.10-17 (la señal del nacimiento del niño Emanuel) y 11.1-10 (el surgimiento de un *vástago / retoño* que sale del *tronco / raiz*de Isaí); pues tienen muchos aspectos simétricos desde la perspectiva de la esperanza de un salvador, y también desde la relectura neotestamentaria y su

aplicación al reino inaugurado con la venida de Jesús. Estas profecías son clara expresión de un mesianismo real que espera una intervención salvadora de Yavé en la historia de su pueblo, cuyo fundamento principal se encuentra en las promesas dadas a la casa de David por medio del profeta Natán en 2 Samuel 7.

Los primeros versículos (vv. 2-5, RV) recogen el vocabulario de la acción de gracias por la liberación obtenida y la segunda parte da cuenta del nacimiento del príncipe de la justicia y de la paz (vv. 6-7, RV).

Es significativo que el texto augura un cambio que proviene del norte (v. 1, RV), la región de Galaad del otro lado del Jordán, la Galilea de los gentiles. Aunque las referencias no sean muy precisas, el movimiento es de norte a sur, desde Galilea hasta Jerusalén, con resonancias hacia todo Israel por la apelación al trono de David (v. 7).

En el versículo 2 aparece el binomio de oposición *tinieblas / luz*, aplicado al pueblo del lugar: "los que andaban en tinieblas, vieron una gran luz". Estos motivos son tradicionalmente aplicados a la liberación ("ver la luz") de situaciones de opresión y sufrimiento ("estar en tinieblas"); lo cual en este caso queda igualmente reforzado por el contexto general del relato y los antecedentes explícitos en los últimos versículos del capítulo 8.

Los versículos 1-5 describen el gozo de la próxima liberación y los motivos para la alegría, el fin de la opresión y de la guerra. En los versículos 6-7 son los mismos que esperan la liberación los que expresan su alegría y entonan su canción de acción de gracias por el niño que *les* (v. 6a) ha nacido, que tendrá un nombre excelso y llevará los atributos reales de la equidad y la justicia.

Teniendo en cuenta el contexto general del Libro de Emanuel (Isaías 6-12), el anuncio del nacimiento en Isaías 9.6 nos lleva a pensar en la señal del niño Emanuel de 7.14, sobre el cual se acumulan varios títulos y atributos que enfocan aspectos sobresalientes de su inminente reinado.

Entre los atributos que se destacan están la *sabiduría* (comparar con lo ya visto en 11.2), la *fortaleza divina* por la confianza en Yavé y la fidelidad a la alianza (recordar lo de Emanuel = "Dios con nosotros"), la *perpetuidad* de su reinado y la *paz / bienestar* que traerá su gobierno.

Finalmente, el versículo 7 enfatiza la vigencia y el cumplimiento de las grandes promesas hechas a la casa de David (2 Samuel 7), pero bajo algunas condiciones bien claras. El rechazo del rey Acaz no significó el fin de la dinastía, pero la restauración y consolidación del trono davídico aquí no se garantiza por una promesa incondicional y vaga (comparar con 2 Samuel 7:14b y ss), sino por la vigencia de la *equidad* y la *justicia* en el gobierno del rey. Solo de esa manera su reinado será exitoso, se extenderán sus dominios y el bienestar de los pueblos, y su dinastía permanecerá para siempre. Yavé no aguanta la injusticia, la violencia y la opresión, por tanto si el rey no actua de acuerdo a los valores de la justicia y la liberación, Yavé no está con él.



# Sugerencias homiléticas

El evangelio de Mateo (4.12-17) hace una relectura especial del pasaje de Isaías 9, aplicándolo no al nacimiento de Jesús, sino al comienzo de su ministerio y predicación. El tema central que conecta ambos pasajes es el anuncio del reino. El motivo de la luz también es relevante aplicado al ministerio y la vida de Jesús (ver Mateo 4.16 y Juan 8.12). Quizás podríamos intentar imaginar cómo sería hoy aquel reino de justicia y equidad que anunciaron los profetas y Jesús; cuáles serían sus características y sus alcances. Y también podríamos esbozar estrategias y proyectos concretos que nos encaminen y acerquen hacia ese objetivo.

Samuel Almada, en el **Encuentro Exegético-Homilético** 57, ISEDET, diciembre de 2004.

#### Salmo 27.1-6 — Presentación de Samuel Almada

El Salmo 27 consta de dos partes bien diferenciadas en su forma literaria. La primera (vs 1-6) es una expresión de la confianza en Dios, aún en medio de los mayores peligros, mientras que la segunda (vs 7-14) es una lamentación y oración de súplica.

El marco referencial original del Salmo parece ser la situación de una persona perseguida y acusada (vs 2-3) que busca refugio o asilo en el templo (vs 4-5); se siente confiada en que Yavé la

protege y la libera de sus enemigos y temores (v 1), y lo expresa a través del sacrificio de acción de gracias y de alabanzas al Dios de su salvación (v 6).

El versículo 1 es una declaración de confianza fundamental sobre la que se construye todo el Salmo. El motivo de la *luz* tiene una carga semántica significativa en toda la Biblia hebrea, especialmente cuando se refiere al Dios del AT. En Jerusalén se designaba tradicionalmente a Yavé como "la *luz* de Israel" (ver Isaías 10.17 y 60.1-3); y una de las relaciones más originales y extendidas es la que asocia el motivo de la *luz* a la salvación y la liberación que realiza Yavé a favor de su pueblo (comparar con Amós 5.18.20; Miqueas 7.8s; Isaías 9.2; Salmo 97.10-11; 112.4), lo cual se ve reflejado en el paralelismo del versículo 1a ("Yavé es mi *luz* y mi *salvación*"). Asimismo, la *luz* es un símbolo de la vida y una experiencia básica de los seres vivos; y conviene recordar que en el relato de Génesis 1 aparece como la primera obra de la creación.

El versículo 1 tiene la fuerza de tres predicados significativos sobre Yavé en paralelo (*luz / salvación / fortaleza*) y del posesivo en primera persona del confesante ("mi") que reafirma una experiencia propia.

Los versículos 2 y 3, más que la situación de asecho, destacan la manera en que el orante describe y enfrenta la situación difícil, lo cual produce una inversión en el resultado esperado. Cuando los malhechores, adversarios y enemigos amenazan (v. 2a), resulta que son ellos mismos los que tropiezan y caen (v. 2b); y aunque el orante se encuentre rodeado por un ejército o en medio de una guerra se siente seguro y su corazón no teme (v. 3).

Hasta aquí se describe la experiencia de confianza en Yavé y sus resultados sorprendentes en la experiencia del orante, lo cual desde ya no es poca cosa; pero parece que no se conforma, se atreve a pedir algo más y persiste en su búsqueda. Su anhelo es vivir permanentemente en donde vive Yavé para disfrutar de *su agradable* compañía o *amabilidad* (hebreo: *noʿam-yhvh*) (v 4).

Llama la atención la diversidad de términos utilizados para referirse a la morada de Yavé: casa (bayt), templo (hekal), cabaña / tabernáculo (sukah), tienda ('ahal), y si tenemos en cuenta el contexto litúrgico del Salmo y especialmente las referencias a los sacrificios (v 6), no hay duda que se está pensando en el templo o santuario de Jerusalén como lugar donde se consulta y se localiza a Yavé. Luego de la destrucción del templo y a la luz del Evangelio esto demandará nuevas lecturas.

Ha causado ciertas dificultades la traducción e interpretación del final del versículo 4: "examinar / discernir / observar en su templo" (hebreo: *lebaqqer behekalo*). La mayoría de las lecturas evitan el problema tratando de traducir por el sentido (BJ: "contemplando su Templo" y RV: "buscarlo en su Templo"). En este contexto litúrgico, donde se hace referencia a sacrificios, el verbo refleja probablemente el antiguo oficio de examinar las víctimas del sacrificio para interpretar su significado (comparar con Génesis 15.9-16); aunque luego en el culto del Antiguo Testamento estaría designando la tarea de "observar" y aguardar atentamente una palabra u oráculo del Señor. En este sentido, el salmista anhela fervientemente una "señal" de Yavé que indique la salvación.

La metáfora de la cabaña o de la tienda sirve también para representar la idea del refugio y del escondite en el tiempo de adversidad (v 5), pues es cuando más se necesita la compañía y la fuerza de Yavé. Pero en esa hora decisiva, el orante no solo espera estar protegido por el Señor, sino que otra vez aguarda una inversión de su situación y ser levantado sobre una roca.

Finalmente, el versículo 6 refuerza la certidumbre de que Yavé concede la salvación al perseguido y este sale victorioso frente a sus adversarios (lit. "con la cabeza levantada"); y por tanto cumple sus votos ofreciendo sacrificios y alabanzas a Yavé. Se hace referencia a un sacrificio especial de "aclamación" o "júbilo" (teru'ah) que puede ser entendido como un grito de victoria y acción de gracias.

Estructura del Salmo 27.1-6

- (a) Declaración básica de confianza (Yavé es mi luz / salvación / fortaleza) (v. 1)
- (b) En medio de los peligros y asechanzas el orante se mantiene firme y confiado (vv. 2-3)
- (X) Deseo de vivir permanentemente con Yavé y discernir en su Palabra (v. 4)
- (b') La morada de Yavé: refugio y escondite en tiempos de adversidad (v. 5)

(a') Cumpliendo los votos a Yavé por la victoria: sacrificios de acción de gracias y alabanzas (v. 6)

### Sugerencias homiléticas

Podríamos reflexionar a partir de la pregunta sobre la "morada de Yavé". ¿Qué significado tiene para nosotros? ¿Dónde se encuentra? ¿Cómo se accede?

También podríamos interrogarnos sobre el deseo de vivir permanentemente con el Señor, la búsqueda insistente en su Palabra, la interpretación y discernimiento de su voluntad para seguirla y cumplirla.

### Bibliografía

Luis Alonso Schökel – Cecilia Carniti, *Salmos*. Estella, Verbo Divino, 1992. Hans Joachim Kraus, *Los Salmos*. Salamanca, Sígueme, 1995.

Samuel Almada, biblista bautista argentino en **Estudio Exegético–Homilético 58**, enero de 2005, ISEDET, Buenos Aires, Argentina

### • Primera Carta a los Corintios 1.10-14, 17-18 – Presentación de Irene Foulkes

Como primer asunto, seguramente porque encierra un fuerte cuestionamiento de su autoridad para intervenir en la vida de la comunidad, Pablo aborda el problema de partidos rivales dentro del grupo, hecho que le ha sido comunicado no por una vía oficial desde la iglesia, sino por un informe oral de parte de personas de poco rango dentro de ella, "los de Cloé" (1.11).

Las facciones rivales descritas en 1.11-12 constituyen solo un tipo de divisionismo que afecta a esta comunidad, susceptible de fracturarse según varias líneas de falla entrecruzadas. Entre los cristianos existen diferencias de status legal (libres/esclavos/libertos), nivel cultural (entendidos/sencillos), condición socioeconómica (ricos/pobres), género (varones/mujeres), grupo étnico (judíos/griegos), tendencia ética (ascetas/libertinos) o preferencias litúrgicas (carismáticos exuberantes/creyentes calmados).

Las discordias toman la forma de grupos que usan como consigna los nombres de algunos líderes de la iglesia: Pablo, Apolo, Cefas. La elección del nombre puede reflejar la orientación teológica de cada bando, pero no significa que estos personajes hayan formado los partidos, como queda demostrado en el rechazo de cualquier responsabilidad por esta situación de parte de Pablo. En contraste con los otros tres grupos, el que se apellida "de Cristo" podría representar un esfuerzo por superar el partidismo, pero con el resultado de ser contado como una más entre las facciones.

Pablo responde con tono apasionado (vs 17s) a lo que percibe como clave en el problema del partidismo en la iglesia: la influencia de ciertos discursos elocuentes y eruditos que han introducido conceptos de la sabiduría griega como parte de la fe cristiana. Al dejarse orientar por esta sabiduría, algunos creyentes olvidan que su salvación se fundamenta en un Cristo que fue rechazado por los sabios y crucificado por los poderosos.

Irene Foulkes, biblista evangélica norteamericana-costarricense, 1932-2016, <u>Primera carta a los Corintios</u>, en **Comentario Bíblico Latinoamericano**, Estella, España, 2003.

# Recursos para la acción pastoral

# • Arrepentimiento, volverse a Dios, "metanoia" – cambio de mente.

El término griego significa, literalmente: pensar después, reflexionar enseguida, cambiar de parecer, y, por tanto, lamentar, arrepentirse, convertirse. Caracteriza, pues, no tanto un estado en el cual deseamos permanecer, complacernos o desesperarnos, sino el paso de un estado a otro. El arrepentimiento bíblico no es una noción estática, sino dinámica.

La noción bíblica de arrepentimiento comporta dos aspectos: uno negativo y otro positivo. El lado negativo del arrepentimiento corresponde al pasado y supone la constatación de una situación anormal, de un camino errado o de un estado pecaminoso. Aquel que se arrepiente reconoce que erró el camino, lamenta y admite su error, detesta su pecado.

El lado positivo se orienta hacia el porvenir, y abre al pecador un camino nuevo, para el cual le será posible dirigir sus pasos al precio exclusivo de una conversión, es decir, de un retorno. Convertirse equivale, para quien reconoce el error cometido y los peligros de una falsa situación, a entrar, por un movimiento de todo el ser, en una situación nueva y justa.

Jean-Jacques von Allmen, Vocabulário bíblico, Impressa Metodista, 1963, San Pablo, Brasil. Trad. de GBH.

#### Conversión al futuro

La expresión "conversión al futuro", que da título a un libro de J. Moltmann, es feliz pastoral, humana y teológicamente hablando. Por muy orgulloso que sea el que trata de convertirse, mirando hacia sí y mirando su vida pasada no tendrá más remedio que confesar: si tengo que cambiar, no es para ser lo que he sido, que no vale la pena, sino para ser lo que profundamente anhelo ser. Aquí tenemos el futuro como llamada y meta de la conversión. Dios, futuro del hombre, llama al hombre desde ese futuro al que le invita, dejando lo que queda atrás para seguir adelante (Flp 3.16).

Es evidente que la persona no pierde nunca la personalidad, pero también lo es que la dimensión comunitaria es esencial a la persona como animal social. Por eso, no puede darse conversión si esta dimensión comunitaria o social no se siente afectada.

Por otra parte, también la comunidad en cuanto tal está llamada a la conversión. Tomarse en serio la conversión es tomarse en serio la dimensión comunitaria de la conversión personal, y la conversión de la comunidad eclesial y humana que somos. Sin esta dimensión, cualquier conversión queda esencialmente viciada.

Diccionario abreviado de pastoral, Verbo Divino, Estella, España, 1999. Ver "conversión", fragmento.

# Recursos para la liturgia del culto comunitario

# Dios de vida, creaste el mundo

# Dios de vida, creaste el mundo y viste que era bueno.

Pero por nuestra codicia y nuestro consumo, talamos los bosques, eliminamos plantas y animales. Estamos destruyendo la tierra.

# Te pedimos sabiduría y fortaleza.

Que nosotros seamos tus colaboradores, para restaurar la vida que se está extinguiendo. En tu misericordia, escucha nuestra oración.

# Te pedimos sabiduría y humildad.

Que nosotros seamos tus colaboradores, para aceptarnos unos a otros y caminar juntos en paz. Dios de ternura y compasión, guarda en nuestros corazones canciones de paz y ritmos de justicia.

# En tu misericordia, escucha nuestra oración. Amén.

Que nuestros corazones se llenen del espíritu de benevolencia.

Fortalece nuestro trabajo con las personas de diferentes credos y creencias, culturas y etnias. Guíanos en nuestros esfuerzos por sanar esta tierra y a todas sus criaturas.

Asamblea del CMI en Busan (Corea), 2013. Red Crearte. Adapt. por GBH.

#### Oración de confesión

Dios de la luz que amanece, nos detenemos un momento ante vos, porque a veces caminamos en sombras.

Tantas veces escuchamos tu llamado y seguimos arreglando nuestras redes, ocupadas, ocupados, sin atrevernos a soltar lo que nos ata. Nos cuesta creer que tu Reino ya está cerca, que la esperanza puede hacerse carne en medio de nuestras rutinas.

Perdonanos cuando la costumbre apaga la pasión del seguimiento. Nos llamás a dejar la orilla del miedo, y preferimos quedarnos mirando desde lejos. Nos invitás a pescar vida, y nos enredamos en nuestras propias dudas.

Pero vos, Jesús, seguís caminando por nuestras orillas, poniendo tu mirada sobre lo que somos, confiando en que todavía podemos responderte.

Iluminá nuestras sombras con tu palabra, soltá nuestros nudos con tu ternura, y hacenos pueblo que sigue tus pasos por los caminos del Reino. Amén.

Autor desconocido

## Oración de compromiso

## Señor, queremos compartir tu gracia

Compartir tu evangelio de amor y reconciliación,

el mensaje que alegra el corazón y alimenta la esperanza.

Permite que nuestra vida sea siempre, a pesar de todo, una buena noticia.

## Señor, queremos compartir tu gracia

De lo que tú nos das, queremos dar a otros y otras.

No importa si es poco o mucho,

lo esencial es el desprendimiento y la bondad, pero con justicia.

Permite que el gesto de dar no sea el rito de la limosna,

la actitud fácil e irresponsable que nada cambia, que a nadie preocupa.

# Señor, queremos compartir tu gracia

Que nuestra alma sea profundamente solidaria,

que al poder dar sintamos la conversión necesaria de cada día,

el arrepentimiento sincero que ilumina nuestras acciones,

la convicción de que cada entrega es una manera de transformarnos

y transformar, poco a poco, el mundo.

# Señor, queremos compartir tu gracia

Que nuestro don sea inspiración para el servicio,

el servicio que funda, que libera, que se compromete con todas las causas.

El servicio que no genera dependencia, asistencialismo,

sino el servicio que promueve personas y comunidades dignas,

auténticas y libres.

# Gracias, Señor, porque compartes tu gracia con nosotros.

# Muéstranos Señor... (Oración de intercesión)

# Muéstranos, Señor, cómo seguir caminando en tu reino.

En medio de las luces y las sombras por las que transitamos día a día, en medio de los fariseos que se asoman en las páginas de los diarios y en las pantallas de la televisión, mostrando su falso poder para sobresalir en los reinos de este mundo.

#### Muéstranos, Señor, cómo seguir caminando en tu reino.

En medio de aquellos despiadados que tienen en su poder mujeres y jovencitas abusadas y maltratadas, viviendo solamente la noche oscura de su alma.

En medio de la violencia puertas adentro, donde nada es como parece desde afuera, sino que hay golpes y forcejeos, violencia sin medida que destruyen y muchas veces matan a sus hijos.

## Muéstranos, Señor, cómo seguir caminando en tu reino.

En medio de misiles y cohetes de país a país ocasionando miles de muertos y aterrorizando a poblados enteros que sólo escuchan de día y de noche sus ruidos estridentes.

# Muéstranos, Señor, cómo seguir caminando en tu reino.

En medio de una pandemia que parecía haberse quedado a vivir en este mundo, que se llevaba vidas y nos dejaba solos y solas, desajustando las economías de los países, dejando sin trabajo a tantas y tantos y nos llena todavía de preocupación a todos,

### ¡clamamos por tu misericordia Señor!

Y en ese caminar, que un sol de primavera nos cobije, nos regale una tibia esperanza de vida nueva, senderos de colores abiertos donde juntos y juntas, y caminemos en abrazo fraternal hasta encontrarnos con tus manos.

Y allí confirmaremos la promesa cumplida que le diste a tu pueblo en los primeros tiempos: "Siempre estaré contigo." En el nombre de Jesús, amén.

Culto nacional 6 de junio 2021. Pastora Cristina Dinoto

#### Oración de invocación

Venimos a tu casa Señor, con la esperanza de encontrarte,

con la alegría de vernos y abrazarnos, porque tu amor nos une.

Traemos el corazón abierto a escucharte, y encendida nuestra voz para alabarte.

Tu Espíritu nos convoca y nos lleva de la mano, y así gozaremos de una verdadera fiesta.

En el nombre de aquel que quita el pecado del mundo, Amén.

Cristina Dinoto

#### Oración de Intercesión - En el reverso de la historia

Señor: En este mundo insolidario y frío queremos buscarte.

En los barrios marginales y zonas periféricas queremos encontrarte.

En los que esta sociedad esconde y olvida queremos verte.

En los que no cuentan para la cultura dominante queremos descubrirte.

En los que carecen de lo básico y necesario queremos acogerte.

En los que pertenecen al reverso de la historia queremos abrazarte...

En los pobres y marginados de siempre, en los emigrantes y parados sin horizonte,

en los drogadictos y alcohólicos sin presente, en las mujeres maltratadas,

en los ancianos abandonados, en los niños indefensos, en la gente estrellada,

en todos los heridos y abandonados al borde del camino queremos buscarte, encontrarte, verte, descubrirte, acogerte, abrazarte.

Florentino Uribarri

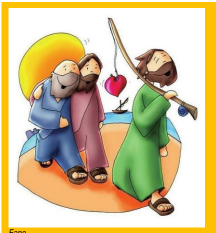
# Himnos y canciones

- **Ante tanta gracia** C. Jacobs, J. Gattinoni, Argentina <a href="https://cancionerometodista.com/canciones/ante-tanta-gracia/">https://cancionerometodista.com/canciones/ante-tanta-gracia/</a>
- **Busca primero el Reino de Dios** Karen Lafferty, USA Tr anónima https://www.youtube.com/watch?v=LSrv9WftEYY **CF 329**
- Confiar y creer Gerardo Oberman <a href="https://redcrearte.org.ar/confiar-y-creer-2/">https://redcrearte.org.ar/confiar-y-creer-2/</a>— CD "Dar vuelta la historia" Red Crearte
- El pescador Cesáreo Gabaráin, España, 1979 CF 282
- **Empieza el día –** H. Vivares, Argentina https://cancionerometodista.com/canciones/empieza-el-dia/
- ♣ En la Escritura encontramos Eleazar Torreglosa, Colombia CF 432
- Es tu palabra lámpara para mis pies S, Monteiro, Brasil https://cancionerometodista.com/canciones/es-tu-palabra-lampara/
- Lleva la barca J. Ziljstra Arduin, H. Vivares https://cancionerometodista.com/canciones/lleva-la-barca/
- ♣ Momento nuevo (Dios hoy nos llama) Varios, Brasil -Tr Pablo Sosa, Argentina CF 269
- Muchos resplandores A Frostenson y O Widestrand, Suecia Tr P Sosa CF252
- **◆ Oh Dios de mi alma** Anónimo de Irlanda, s 8. Tr ingl Mary G Byme, RU, 1905 Tr F Pagura, -Arg., 1960 Música folclórica, Irlanda **CF 310**
- Oh Dios eterno, tu misericordia Thomas Chisolm, USA, 1923 Bas en Lam 3.22-23 Tr Honorato Reza - William M Runyan, (USA 1923 - CF 263
- Por siempre te alabaré H. Vivares, Argentina https://cancionerometodista.com/canciones/por-siempre-te-alabare/
- Señor, heme en tus manos J von Hausmann y F Suilcher, Alemania CF 306
- Si no hay palabras F Baltruweit, Alemania Tr J Gattinoni, Argentina CF 103
- Somos el pueblo que camina V. Minico, Argentina https://cancionerometodista.com/canciones/somos-el-pueblo-que-camina/



# Febrero 1, 2026 – 4° Domingo después de Epifanía (Verde)

DGO 1 – SEMANA MUNDIAL DE LA ARMONÍA INTERCONFESIONAL + MAR 3 – DÍA INTERNAC. DEL ABOGADO/A + MIÉ 4 – DÍA INTERNAC. DE LA FRATERNIDAD HUMANA – DÍA MUNDIAL CONTRA EL CÁNCER



**Evangelio de Mateo 4.25–5.12:** Mucha gente sigue a Jesús y comienza a enseñarles diciendo que la felicidad se encuentra en el estilo de vida que propone el evangelio, mensaje del Reino de Dios: Son felices quienes tienen espíritu de pobres, de vida sencilla y confiando siempre en Dios...

**Profeta Miqueas 6.3-4, 6-8**: Pueblo mío, yo te saqué de Egipto y te liberé de la esclavitud. El Señor no espera tus sacrificios sino que hagas justicia, que seas fiel y leal y que obedezcas humildemente a tu Dios.

**Salmo 15:** ¿Quién puede vivir en tu presencia, Señor? Quien vive rectamente y practica la justicia, la persona que es sincera consigo misma, la que no calumnia y que no acepta sobornos...

es ciertamente locura para la sabiduría de este mundo). Sin ser sabios ni tener autoridad, sin

pertenecer a familias importantes, más bien siendo débiles y despreciados por el mundo, somos de Cristo Jesús que es nuestra sabiduría, justificación, santificación y redención.

## Recursos para la predicación

## Mateo 4.25–5.12 — Presentación de Dagoberto Ramírez Fernández

#### Las bienaventuranzas

Las bienaventuranzas se refieren a un estado de felicidad y prosperidad. Constituyen una especie de bendición de Dios aplicada a diferentes situaciones en la vida humana. Se pueden encontrar muchos ejemplos de ellas, en el Pentateuco (Dt 33.29); en la literatura sapiencial, por ejemplo Sal 1.1; y en los profetas (Is 56.2). el Nuevo Testamento adoptó de la literatura judía esta práctica (véase por ej. Lc 10.23; Jn 13.17; Hch 20.35, etc.).

Esas ocho Bienaventuranzas están referidas al reino de los cielos. Nótese que para la primera Bienaventuranza "la recompensa" es el reino de los cielos. También lo es en el caso de la última (v 10). De aquí se puede deducir que la llegada del Reino es la Bienaventuranza por excelencia. El Mesías Jesús viene proclamando el reino (Mt 4.17) de la misma manera que lo había empezado a anunciar Juan (Mt 3.1-2).

Mateo ha preferido usar la expresión "reino de los cielos" en lugar de "reino de Dios" que usan los otros evangelistas. La razón es que en el ambiente Judeo-Cristiano de las comunidades de Mateo, no se puede (o no es propio) usar el nombre de Dios (o Yahvé en el Antiguo Testamento). La palabra "Cielos" es un circunloquio, es decir, una manera indirecta de referirse a Dios, sin nombrarlo.

Dagoberto Ramírez Fernández, biblista metodista chileno. **Los Pequeños del Reino. Comentario al Evangelio de Mateo,** Rehue, Santiago de Chile, 1994.

# Miqueas 6.1-8 – Presentación de Samuel Almada

Miqueas fue un profeta del reino de Judá en el siglo VIII a.C., que denunciaba implacablemente las injusticias sociales, a sus responsables y la complicidad de las instituciones religiosas de su país. Fue contemporáneo del Primer Isaías (Is 1-39) en Judá, y de Oseas y Amós en el reino del Norte (Israel), con quienes mantiene cierta afinidad de temas e ideas (ver más abajo comentario sobre Miqueas 6.8).

Miqueas es testigo de profundas crisis sociopolíticas de su país, que se encuentra bajo diversas amenazas. En el escenario externo Asiria venía destruyendo aldeas y asolando campos; la caída de Samaria fue una señal clara de lo que le podía pasar a Jerusalén (cf. Miqueas 6.16). En el escenario interno los dirigentes y los ricos oprimían y explotaban al pueblo; sacerdotes y profetas se vendían al interés de los poderosos; y los campesinos eran despojados de sus parcelas familiares. Todo parecía estar contaminado por la corrupción, el fraude y la rapiña insaciable.

El mensaje del profeta era particularmente duro con los responsables locales de la situación; tanto en los aspectos socio-económicos y políticos (ver 2.1ss; 3.1ss; 6.10-12ss; 7.1-6) como religiosos (ver 3.5ss; 3.11; 6.6-7); inclusive llegó a anunciar la destrucción de la ciudad de Jerusalén: "Sión será arada como un campo" (3.12), algo ciertamente insoportable para los dirigentes, por cuanto resultaba amenazante y desestabilizador.

Pero al mismo tiempo, el profeta procuraba recuperar la Alianza de Dios con su pueblo y abrigaba una esperanza de cambio (cf. 2.12-13; 7.11-12, 18-20); y para esto también debía recrear la memoria liberadora del Dios de la historia. En este sentido conviene recordar que el nombre Miqueas significa "¿quién como Yavé?".

Teniendo en cuenta el contexto referido más arriba, Miqueas 6.1-8 resulta una muestra significativa del mensaje de toda la obra. La primera parte (6.1-5) utiliza el lenguaje de los procesos judiciales, donde el tribunal y los testigos tienen proporciones cósmicas (vs 1-2); allí Yavé se presenta como querellante en la disputa con su pueblo. Los principales argumentos de Yavé son dos hechos fundamentales de la memoria histórica en que mostró su poder liberador y su justicia a favor de los israelitas: la liberación de la esclavitud de Egipto (v 4) y la bendición y protección que recibieron del profeta Balaam cuando se encontraron frente a un poderoso rey enemigo (Balac, de Moab; en Números 22-24) (v. 5).

Los versículos siguientes (6-8) son una expresión retórica en la que el profeta llama la atención de su pueblo a las demandas de Yavé. Este llamado a su vez viene en forma de preguntas que cuestionan profundamente el culto a Yavé, y nos hacen reflexionar sobre cuáles son las obras y actitudes que nos acercan a Dios y hacen que estemos mejor preparados para recibir su perdón.

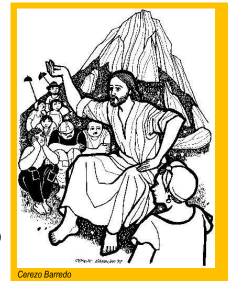
Lo que se denuncia principalmente aquí es la notable disociación entre el culto y la ofrenda a Yavé como expresión religiosa, y la devoción a Yavé en tanto práctica de la justicia y solidaridad en la vida cotidiana de la comunidad. La sobreabundancia de ofrendas y sacrificios parece un indicador de la magnitud de la divergencia; a mayor abundancia parece mayor el engaño y la hipocresía. Esto también implica probablemente una crítica al sistema tributario del templo y a la administración sacerdotal, aunque aquí no es lo central.

En todo caso, el culto y las ofrendas a Yavé deberían ser una expresión de gratitud correlativa a la práctica de la justicia y la solidaridad, que es el núcleo del plan de Dios para su pueblo; pero resulta que aquella devoción no solamente se había transformado en algo vacío y disociado de la realidad, sino que peor aún, devino en un instrumento para mentir, ocultar la realidad e inducir a otros pecados bajo el manto perverso de la pseudo-religiosidad y la impunidad. Este inaceptable falso culto a Yavé es lo que mayormente se denomina idolatría en términos bíblicos y teológicos.

Finalmente, el versículo 8 sintetiza el mensaje profético estableciendo lo único que Yavé verdaderamente espera de su pueblo según su Alianza de siempre: "hacer justicia" (mishpat), "buscar la solidaridad" ('ahavat hesed) y "andar humildemente con Dios". De tal manera, convergen aquí los principales conceptos éticos desarrollados por otros profetas contemporáneos, que también descalifican todo culto o acto religioso que no vaya acompañado de una práctica obediente al proyecto de Yavé (ver Isaías 1.11-14; Oseas 6.6; Amós 5.21-24).

El concepto de *mishpat* tiene un alto contenido político pues connota una acción histórica y la reivindicación del plan de Dios orientado por la *equidad*, el *derecho* y la *justicia* (cf. Amós 5.24). En este sentido, podemos remitirnos a lo ya dicho sobre el primer poema del siervo de Yavé en Isaías 42.1-7 (ver texto del Dgo 9/1)

El término *hesed* alude principalmente a las relaciones humanas y sociales, y su contenido semántico se podría resumir en dos



conjuntos de significados que son complementarios; por un lado, "solidaridad / misericordia / amor", y también "fidelidad / lealtad / confianza". Asimismo, el concepto de *hesed* es fundamental para referirse a la Alianza de Yavé con su pueblo, en tanto implica una actitud y forma precisa de relacionamiento entre los que son sus fieles: "misericordia (entre ustedes) quiero, y no sacrificios" (Oseas 6.6a) (comparar con Oseas 1-3; 4.1; 12.6).

A propósito de la "humildad" podemos remitirnos al juicio de Yavé contra los soberbios y poderosos en Isaías 2.6-22. Allí se denuncia el orgullo y la altanería, y se lo relaciona con las riquezas materiales y el poder.

# Sugerencias homiléticas

Ciertamente el tema de la Alianza de Yavé con su pueblo es el trasfondo relevante de la predicación del profeta.

También podemos destacar que las tres ideas fuerza de Miqueas 6.8 no se refieren a actitudes contemplativas, sino que implican una movilización y compromiso con el reclamo de Yavé.

Todo el mensaje profético de Miqueas está marcado por la oposición entre dos lógicas o formas de vida, que se ven reflejadas en diversos aspectos económicos, sociales, políticos y religiosos. Por un lado, se denuncia el sistema acumulativo de abundancia, que siempre exige cada vez más (hasta el primogénito), y que tiene fuertes lazos con el poder político y religioso; y por el otro, encontramos un proyecto de distribución equitativa, que está fundamentado en el Dios de la Alianza, y que está anclado en el anhelo profundo de los más pobres y excluidos.

Samuel Almada, biblista bautista argentino, en Estudios Exegético-Homiléticos 58, ISEDET Buenos Aires.

### • Salmo 15 – Presentación de Enzo Cortese y Silvestre Pongutá

El salmista comienza su poema con una pregunta que hace directamente a Yavé. La respuesta que sigue se supone que proviene de Yavé, pro no se dice quién cumple la mediación ni cómo se da la respuesta, y la respuesta del final no corresponde exactamente al sentido de la pregunta. Las indicaciones de la respuesta se refieren a la vida del israelita, orientada, en general, por la ley y la fe o los principios de la convivencia humana; y según esto, puede tener relación con textos o tradiciones proféticas, como algunos paralelos: ls 33.15-16; Miq 6.6-8; Sal 24.3-6; y por algunas fórmulas de la respuesta se puede apreciar alguna orientación sapiencial.

Por la mención de la tienda o del monte santo, el salmo puede ser antiguo, pero no se excluye un uso posterior inspirado en el valor simbólico de tradiciones antiguas.

### V 1: La pregunta

Se hace directamente a Yavé. Surge de un valor que se considera muy grande y que constituye una especie de aspiración e ideal para el salmista: hospedarse en la tienda, vivir en el monte santo de Yavé. El salmista es una persona que peregrina y que busca llegar a una meta: ser huésped, vivir en el ámbito de la habitación de Dios, o por lo menos en el recinto que es signo de su presencia en medio del pueblo convocado. La tienda recuerda las tradiciones del Éxodo y el tiempo de la sedentarización hasta cuando se construyó el templo; el monte santo evoca el lugar escogido por Dios para concretar su amor y su llamado en favor del pueblo antiguo.

Como no se menciona más el templo ni la entrada física al lugar, el énfasis se halla en el valor de la cercanía, la intimidad, la convivencia con Dios. La pregunta tiene algunos rasgos de semejanza con dos preguntas que le hacen a Jesús: ¿Qué he de hacer para heredar la vida eterna? Y Maestro, ¿cuál es el mandamiento mayor de la ley? (Lc 10.25-28; Mt 22.32-40; Mc 12.28-31).

## Vs 2-5abc: La respuesta

Se supone que proviene de Yavé. Se alternan series de indicaciones positivas y negativas que van dibujando la identidad de la persona que desea ser huésped de este Dios abierto a ser hospedado por alguien o algunos. La primera serie, v 2, emplea tres participios: *el que camina* (*=vive*), *el que pone en práctica* (*=hace, obra*), *el que habla* (*=dice*). No se trata de acciones puntuales: son más bien disposiciones operativas, actitudes, proyectos prácticos de vida que caracterizan a una persona de manera permanente. El primer verbo se acompaña del adjetivo *perfecto, íntegro*: califica la totalidad del vivir; lo que *practica* es nada menos que la *justicia*: la solidaridad, la unión, la adhesión a Dios, resultado de un compromiso permanente lleva a la vida práctica; lo que *habla* es la verdad y esto desde el corazón: hay una coherencia perfecta entre lo que concibe internamente, se siente y se dice, y por eso esta palabra es consistente, verdadera. Se puede decir que esta serie concentra su observación en la persona, teniendo en cuanta la totalidad de su vida y sus relaciones con Dios y con la comunicación humana.

La segunda serie, v 3, se expresa en forma negativa y tiene en cuenta la relación con el prójimo; enfoca especialmente el uso de la lengua: ni tropieza, ni hace el mal, ni injuria al prójimo. El

mundo de la comunicación humana es un campo en el que se puede faltar: positivamente se diría que el don de la palabra es para hacer el bien y que esta es la medida del acierto en este campo de la vida humana.

La tercera serie, v 4, vuelve a formularse de manera positiva y emplea formas verbales: el punto del análisis vuelve a ser el ámbito de la relación de la persona con Dios. Se tiene en cuenta una especie de solidaridad y adhesión que debe caracterizar al ser humano: lo que es reprobable para Dios debe serlo también para la mujer, por caso, que desea habitar en su monte santo, y si alguien teme a Yavé deberá ser aprobado por ella misma. Se completan las indicaciones de esta serie con un rasgo de fidelidad y coherencia: si jura apartarse del mal, no vuelva atrás.

La quinta serie, 5ab, recibe formulación negativa y analiza un aspecto de la vida humana que tiene que ver con el dinero y con el prójimo en dos contextos diversos: *no presta su dinero a usura ni recibe soborno contra el inocente*. El primero quiere evitar la explotación del pobre y el abuso de los ricos; el segundo se opone a la venalidad en la administración de la justicia.

Las indicaciones que se refieren principalmente a la relación del ser humano con Dios se hallan formuladas de manera positiva; las que tienen que ver con el prójimo reciben formulación negativa.

# V 5: Conclusión

Sintéticamente se da una sentencia: Quien obra estas cosas nunca fallará. Aquí tampoco se habla de entrar al templo. El peregrino deseaba saber los requerimientos, las condiciones para hospedarse en la tienda de Yavé. Quizá no se trata de algo puntual sino de la aspiración grande del ser humano que no tiene límites en el tiempo ni en el espacio y que, por lo mismo, no queda restringida a un momento o a un lugar. La conclusión no asegura mágicamente el resultado: este será siempre un don de Dios. Pero quien se atenga a estas indicaciones sabe desde ahora que está en lo correcto y que no fallará. El compromiso humano, el esfuerzo, el deseo de diafanidad y coherencia con Dios y la actitud positiva con el prójimo no son realidades perdidas e inútiles: se hallan en la dirección del monte santo de Dios.

# Lectura cristiana

A partir de la llegada del Dios con nosotros, y especialmente desde la Pascua, él es la tienda, el monte santo de Dios, el templo del nuevo pueblo de Dios. El proceso de la integración de cada creyente en Cristo va realizando la perfecta solidaridad del ser humano con Dios hasta penetrar con Cristo en el Santuario. Todo paso y todo esfuerzo por vivir cristianamente delante de Dios y de la gente nos puede ir haciendo huéspedes de Dios.

Enzo Cortese y Silvestre Pongutá, biblistas católicos italiano y colombiano, en <u>Salmos</u>, **Comentario Bíblico Latinoamericano**, Verbo Divino, España, 2007.

### • 1 Corintios 1.17–2.5 – Presentación de Irene Fulkes

# El mensaje de la cruz versus discursos de sabiduría

En un primer párrafo de esta sección (1-17-25) Pablo responde con tono apasionado a algo que percibe como clave en el problema del partidismo en la iglesia: la influencia de ciertos discursos elocuentes y eruditos que han introducido conceptos de la sabiduría griega como parte de la fe cristiana. Al dejarse orientar por esta sabiduría, algunos creyentes olvidan que su salvación se fundamenta en un Cristo que fue rechazado por los sabios y crucificado por los poderosos. A los griegos este "mensaje de la cruz" parece una locura. Tampoco apela a los judíos, que lo consideran ofensivo. Sin embargo, esta "locura de Dios", esta "debilidad de Dios", comunica una fuerza salvadora a quienes, tanto griegos como judíos, la abrazan con fe, al reconocer que la sabiduría del mundo no los lleva a conocer a Dios.

En un segundo párrafo, (1.26-31), Pablo desafía a los hermanos a fijarse en su propia comunidad, para darse cuenta de que cualquier pretensión de sabiduría y poder riñe con su condición humilde, carente de prestigio y conocimiento. Con la lógica de la cruz, es precisamente esta condición lo que Dios ha valorado; con ellos Dios ha demostrado su voluntad de exaltar a los humildes y desautorizar todo sistema humano basado en el poder, inclusive el poder que proviene del conocimiento espiritual. Por estas misma lógica, los pocos cristianos de mayor categoría social

están llamados a deponer sus privilegios, con el fin de experimentar esta obra de Dios, que anula todo orgullo humano al otorgar libremente su "sabiduría, justicia, santidad y redención" (v 30).

El último párrafo (2.1-5) retoma el tema de la cruz. Pablo recuerda a los corintios que este mensaje paradójico de Jesucristo crucificado es lo que él proclamó entre ellos. Nada de sabiduría humana en el contenido, ni elocuencia en la comunicación, sino debilidad y temor. Así se demostró el poder del Espíritu de Dios, y así ellos creyeron y fueron transformados.

Irene Foulkes, biblista evangélica norteamericana-costarricense, 1932-2016, <u>Primera carta a los Corintios</u>, en **Comentario Bíblico Latinoamericano**, Estella, España, 2003.

# Recursos para la acción pastoral

## La celebración del compromiso en el reino de Dios

Hoy por hoy la significación del reino de Dios ha llegado a constituir un tema ineludible para el estudio de las iglesias latinoamericanas. El tema es semental de numerosas preguntas y de diálogos fructíferos entre cristianos de diferentes tradiciones eclesiales. Pero, por otra parte, el elemento de celebración que tiene esta presentación, al darle centralidad a lo festivo del compromiso se constituye en algo nuevo que llama a la reflexión de todos los cristianos. Celebrar el compromiso es una respuesta de fe creativa para producir formas cúlticas propias de nuestra idiosincrasia latinoamericana. De ahí que este material plantee dos objetivos:

- ✓ Ayudar al estudio crítico en las iglesias sobre la necesidad de celebrar un compromiso genuino con el reino de Dios.
- ✓ Incentivar a las iglesias a que creen formas de celebración más autóctonas y en sintonía con los tiempos actuales.

# I. <u>DEFINICIÓN DE TÉRMINOS</u>

Debido a los diversos contextos eclesiales, sociales, geográficos, etc., se comprenderá que expresiones como "celebración" y "compromiso" variará en su significación de un grupo de cristianos a otro. Por ello es necesario arrojar luz sobre lo que a simple vista pareciera algo complejo, difícil y solo apto para teólogos profesionales.

# 1. La celebración

Aquí usamos el término celebración para indicar toda actividad y actitud de culto de los cristianos. Celebración encierra, entre otros, el sentido de alabar, reverenciar. ¿Qué celebramos? ¿A quién alabamos y por qué? Celebramos la solemnidad de la vida frente a Dios, alabamos a Dios dador y sustentador de la vida. Indica conmemoración de los hechos históricos de Dios a favor de su pueblo. Señala también la dedicación del pueblo que renueva sus votos ante el Señor. La consagración de la iglesia se refleja en símbolos (flores, luces, cruces, etc.), actos concretos (arrodillarse, levantar los brazos, ofrendar, etc.) y arreglos de culto para una festividad específica.

En sentido estricto, la celebración viene a ser un culto, una liturgia, un servicio religioso o una festividad. Pero, en sentido amplio, la celebración es una actitud de culto o liturgia de toda la vida. Es un constante ofrecerse al Señor en sacrificio viviente e inteligente (Rm 12.1). puede decirse, sin exageración, que la celebración es vivir una vida festiva o vivir litúrgicamente.

Es más, uno de los primeros sentidos de liturgia es "obra pública" o "servicio social". Pablo se considera un *liturgós* de los gentiles como un ministro o siervo (1 Co 15.16) e igualmente habla de Epafrodito que sirvió, ministró, "hizo su liturgia" por las necesidades del apóstol (Fil 2.25). Aun el mismo Señor es presentado como un servidor, ministro o *liturgós* (Heb 8.2). Así pues, ministrar como sacerdotes tiene su equivalencia en el servicio como diácono. *Diaconía* y *liturgia* nos colocan como servidores de la gente en el reino de Dios; servidores de aquellos por quienes el Señor, que "no vino a ser servido sino a servir..." (Mc 10.45), nos dio el ministerio de reconciliación (2 Co 5.19).

### 2. El compromiso

Con esta palabra indicamos nuestro deseo de ser fieles, nuestro interés de cumplir un acuerdo. El compromiso conlleva un elemento de responsabilidad y seriedad en la vida.

Muchas veces dejamos a un lado lo que estamos haciendo para cumplir con alguien porque tenemos una cita o un negocio. ¿Quién, en tal circunstancia, no ha dicho, "tengo un compromiso"?

Es necesario subrayar el elemento humano y colectivo del compromiso, es decir, la responsabilidad compartida. Más adelante se ampliará este elemento de la celebración. Ahora baste señalar que el compromiso es una alianza responsable con Dios y la hermandad. Ello demanda fidelidad en el cumplimiento de las exigencias de Dios para los suyos. Dicho compromiso pone de relieve nuestro grado de fe; manifiesta nuestro lugar en el pueblo de Dios comprometido con la tarea redentora del reino. Nuestra fe empeñada supera todo obstáculo por el amor de Cristo. Amor y compromiso en el reino de Dios van de la mano. No hay amor sin compromiso, ni compromiso sin amor. Pablo sabía que nada ni nadie lo podía separar de su compromiso amoroso (Rm 8.35ss).

# 3. El reino de Dios

Ya sabemos que no se iguala a los reinos con sus monarcas humanos, como Inglaterra, España, etc. ¿Podemos decir lo que no es el reino de Dios? El reino no es un lugar geográfico específico; no es un estado político; no es una nación con muchos plebeyos y un grupito que compone la familia real. Sí sabemos que esta idea del reino de Dios Ilena todo el horizonte bíblico y que, además, concretaba el mensaje mismo de Jesús, que él definía como "el evangelio del reino" (Mt 4.23; 9.35; 24.14).

No hay duda de que la expresión usada por Jesús –reino de Dios– recogió toda la herencia que el testamento antiguo legó: la presencia de Dios que obraba entre los seres humanos como Señor de la creación y soberano sobre toda idolatría. Pero aún más, Jesús elevó este concepto a niveles más radicales y personales. Jesús mismo es el Señor, dador de vida plena y permanente –vida eterna– a todo hombre y mujer que se compromete fielmente con su causa. En otras palabras, Jesús presenta el "reino de Dios" en términos que desborda todo sentido territorial o geográfico, étnico o nacional.

Aunque Jesús no definió la expresión "reino de Dios", sus hechos y dichos nos guían a concluir que él se refería a la presencia de Dios entre los seres humanos. Él alude a su persona con autoridad, a su poder o dominio. Realmente se debería pensar más en "la realeza de Dios", "el reinado de Dios" o en "la soberanía de Dios". Estas expresiones indican el nuevo orden humano y justo que Dios inauguró. Orden que es una denuncia ante la injusticia y la muerte. Por eso el cuarto evangelio prefiere hablar de la vida, vida en abundancia, en lugar del "reino de Dios". La vida plena y digna es expresión del reinado de Dios.

Diremos también que "reino de Dios" es otra forma para mencionar a Dios, y que los judíos de ese tiempo, por reverencia no pronunciaban "Dios", sino que usaban el giro "reino de los cielos". Jesús, pues, es el reino (Mt 18.23) y él es la vida misma. Ante el reino de Dios hay resistencia de los reinos de injusticia. Ante la vida plena encaramos manifestaciones de muerte, deshumanizaciones sistemáticas de los poderes de este mundo. Por eso, Jesús, que inauguró el reino, o la soberanía e Dios entre las gentes, lucha contra toda clase de injusticia, y espera que los suyos sean señales de la justicia.

Resumiendo, diremos que nos toca celebrar nuestro compromiso con Jesús. Esta celebración es una fiesta que por ese hecho es expresión alegre de vida. Por otro lado celebra la vida misma de quienes están en el ámbito de la vida plena, o sea, dentro del reino que es Dios en Cristo. Celebrar el reino de Dios es comprometerse con la vida misma.

### Preguntas para reflexión y debate

- 1) ¿Cómo definimos "celebración" para hoy?
- 2) ¿De qué manera la congregación puede realizar un ministerio en la comunidad que sea servicial o litúrgico?
- Haga una lista de asuntos con los cuales debemos comprometernos como prueba de nuestra participación en el reino de Dios.
- 4) Haga una lista de lo que cada uno cree que es el reinado de Cristo.

Hugo Zorrilla en **Jesucristo, vocación comprometida con el reino**, CLAI, San José, Costa Rica, 1982, pp. 71-75. Resumen y adaptación de GBH, primera parte del texto.



# Orientaciones para la liturgia del culto comunitario

## Afirmación de fe: Creemos en ti, Jesús de la vida

# Creemos en ti, Jesús de la vida,

Porque aún cuando tu vida se veía destruida, Tú te alzabas para alcanzar plenitud de vida. Porque aún cuando la muerte parecía que exhibía su victoria,

Tú la derrotabas y te levantabas vencedor. Porque aún cuando la oscuridad todo lo cubrió,

Tú en una mañana cambiaste el luto en fiesta multicolor.

#### Creemos en ti, Jesús de la vida,

Porque aún cuando parecía que habías sido reducido al silencio, cada día cantamos nuevos cantos de resurrección.

Porque aún cuando parecía que el reino desangraba contigo, cada día vamos forjándolo entre nosotros.

Porque aún cuando parecía que morías abandonado, cada día estrenamos tu presencia universal.

Creemos en ti, Jesús de la vida.

Jesús Martínez León y Elisabeth González Rodríguez – Red Crearte

## Aquí estamos, respondiendo a su llamado

Jesús nos llama al seguimiento y aquí estamos, respondiendo a su llamado, recargando fuerzas, listos y preparadas para contar sus maravillas y su acción en medio nuestro, celebrando alegrías, victorias y triunfos, aliviando dolores, sanando heridas y secando las lágrimas de las batallas.

Dios es nuestra fuerza, nuestra luz, nuestro consuelo y nuestra esperanza. Solo a Dios la gloria hoy y siempre. Amén.

Jorge Daniel Zijlstra Arduín

#### Oración de invocación – atentos a tu llamado

Venimos hoy a tu casa Señor atentos a tu llamado, preparando nuestros corazones. **Padre amado, si sigues confiando en nosotros, si sigues dispuesto a enviarnos al mundo,** que en este día, podamos llenarnos con tu Espíritu,

que abra nuestros labios con tu evangelio y dé alegría a nuestro corazón.

Que nuestros pasos estén preparados para salir al camino que nos señalas, Y que tu Palabra en esta mañana sea enriquecedora para toda la comunidad.

En el nombre del Padre que dirige el camino, del Hijo que nos invita y del Espíritu Santo que nos envuelve con su poder, amén.

#### Confía

Tú no fuerzas a una flor a que abra; la flor la abre Dios.

Tú la plantas, la riegas, la resguardas; ¡lo demás lo hace Dios!

Tú no obligas a un amigo que te ame; la amistad la da Dios.

Tú le amas, le ayudas, en ti la amistad arde; ¡lo demás lo hace Dios!

Tú no empujas a un alma a que crea; la fe la da Dios.

Tú le amas, oras, esperas; ¡lo demás lo hará Dios!
Así no trates de adelantarte a su plan de amor.
¡Trabaja! ¡Sirve! Vive para amarle.
¿Lo demás? Lo demás lo hará Dios.

Violeta Caballero (Uruguay) - El Aposento Alto, Ene 2008

### • Invitación al compromiso

¡Vengan! Celebremos la Cena del Señor Hagamos todos juntos un pan enorme v preparemos mucho vino como en las bodas de Caná. Que las mujeres no se olviden de la sal Que los hombres consigan levadura Que vengan muchos invitados: ciegos, sordos, cojos, presos, pobres ¡Pronto! Sigamos la receta del Señor Batamos todos la masa con las manos y veamos con alegría cómo crece el pan. Porque hoy celebramos el encuentro con Jesús Hoy renovamos nuestro compromiso con el Reino: Nadie se quedará con hambre.

E Tamez, en Jesucristo, vocación ..., CLAI, 1982

### Bendición franciscana

Que Dios te bendiga con la incomodidad, frente a las respuestas fáciles, las medias verdades, las relaciones superficiales, para que seas capaz de profundizar dentro de tu corazón.

Que Dios te bendiga con la ira, frente a la injusticia, la opresión y la explotación de la gente, para que puedas trabajar por la justicia, la libertad y la paz.

Que Dios te bendiga con lágrimas, para derramarlas por quienes sufren dolor, rechazo, hambre y guerra, para que seas capaz de extender tu mano, reconfortarlos y convertir su dolor en alegría.

Y que Dios te bendiga con suficiente locura, para creer que tú puedes hacer una diferencia en este mundo, para que tú puedas hacer lo que otros proclaman que es imposible. Amén.

# Bienaventurados quienes padecen persecución por causa de la justicia

Bienaventurado Jesús, te felicitamos Mesías perseguido, secuestrado, burlado, golpeado, crucificado, amigo de pescadores y campesinas, de niños y locos, de galileos racialmente impuros, amigo de samaritanas todavía más impuras y hasta de cobradores de los impuestos injustos del imperio romano, amigo de analfabetos y leprosos..., que así te unes a los millones de perseguidos y perseguidas por causa de la justicia...

Bienaventurado Gerónimo, te felicitamos, último apache que resististe a la persecución de la mal llamada civilización de los mal llamados cristianos mexicanos y norteamericanos, católicos y protestantes, que los engañaron hasta en sus mentirosos tratados de paz, los persiguieron y asesinaron y moriste siendo cristiano pese a nosotros. Te felicitamos porque padeciste persecución por causa de la justicia. ¡Es tuyo el reino de los cielos!

Bienaventurado Martin Luther King, te felicitamos por tu lucha buscando la justicia y la dignidad de tu pueblo, porque te insultaron y persiguieron, mintieron y dijeron contra ti toda clase de mal, hasta te abandonaron muchos de tus colegas pastores, y finalmente te asesinaron por la causa de tu Señor y Maestro Jesucristo. ¡Te felicitamos pacificador perseguido, serás llamado hijo de Dios, y es tuyo el reino de los cielos!

Guido Bello

# Himnos y canciones

- Alegría (Porque hay un mundo) F Pagura, Argentina H Perera, Uruguay CF 166
- **♣ Bendición** A. Jara Reyes, Argentina https://cancionerometodista.com/canciones/bendicion/
- ♣ Chacarera de las gracias J. Gattinoni, M. López, Argentina https://cancionerometodista.com/canciones/chacarera-de-las-gracias/
- Dame tu mano, eterno caminante Fritz Baltruweit, Alemania CF 322
- **Dios te acompañe -** P. Harling, Suecia <a href="https://cancionerometodista.com/canciones/dios-te-acompane/">https://cancionerometodista.com/canciones/dios-te-acompane/</a>
- **El mensaje que hoy proclamamos –** E. Torreglosa, Colombia <a href="https://cancionerometodista.com/canciones/el-mensaje-que-hoy-proclamamos/">https://cancionerometodista.com/canciones/el-mensaje-que-hoy-proclamamos/</a>
- El Señor de la danza (Dancé en la mañana) Sydney Carter, Inglat Tr F Pagura Mús folclórica inglesa CF 213
- El soplo del Espíritu T. Junker, F. Irala, R. de Oliveira, Brasil https://cancionerometodista.com/canciones/el-soplo-del-espiritu/
- Gracias, Señor <u>Jorgelina Ouwerkerk</u>, Argentina <u>https://redcrearte.org.ar/gracias-senor-2/</u> Red Crearte- CD Con la voz de los pequeños
- **Hay Buena Vida** Gerardo Oberman (Argent) Horacio Vivares (Argentina) https://redcrearte.org.ar/hay-buena-vida/ **Red Crearte**
- Las puertas de tu casa G. Oberman, H. Vivares, Argentina https://cancionerometodista.com/canciones/las-puertas-de-tu-casa/
- Nada te turbe Teresa de Jesús, n.1515 − Mús: Taizé CF 430
- ♣ Nuestra esperanza y protección I Watts, n1674 Tr F Pagura, A W Croft, n 1678 CF 257
- Ven Espíritu Santo L Illenseer, Brasil <a href="https://cancionerometodista.com/canciones/ven-espiritu-santo/">https://cancionerometodista.com/canciones/ven-espiritu-santo/</a>
- Y andaremos por el mundo Eseario Sosa Rodríguez, Venezuela CF221

# Febrero 8, 2026 – 5° Domingo después de Epifanía (Verde)

LUN 9 – DÍA INTERNACIONAL DEL DENTISTA + MIÉ 11 - JORNADA MUNDIAL DE LOS ENFERMOS Y DE LOS AGENTES DE SALUD



**Evangelio de Mateo 5.13-20:** Ustedes son la sal de este mundo, ustedes son la luz de este mundo, pero la sal debe estar bien salada, y la luz debe ser puesta bien alto. Que su luz brille delante de toda la gente. No he venido a suprimir la ley o los profetas, sino a darles su pleno valor. ¡Superen a todos en su justicia!

**Profeta Isaías 58.3c-10:** Ustedes ayunan buscando su propio interés y encima oprimen a los que trabajan para ustedes. El ayuno que me agrada no consiste es agachar la cabeza sino en romper las cadenas de la injusticia y acabar con toda tiranía, es compartir tu pan con el hambriento, darte a ti mismo al que está en necesidad...

**Salmo 112.1, 4-7, 9:** Feliz quien honra al Señor, se deleita en sus mandatos, es luz en la oscuridad, no tiene miedo, es generoso con los pobres y viven en justicia y honor.

**1a Carta a los Corintios 2.1-5:** Hermanos, cuando yo fui a hablarles lo hice sin alardes de sabiduría, y no quise saber nada sino de Jesucristo crucificado, y me presenté débil, solo con demostración del poder de Dios, con la sabiduría oculta y misteriosa de Dios.

# Recursos para la predicación

• Mateo 5.13-20 - Presentación de Armando J. Levoratti

### La luz, la sal, la ciudad sobre un monte.

El simbolismo de la luz y de la sal se aplica en el Sermón de la montaña a los discípulos de Jesús: ellos están llamados a ser para la tierra y el mundo lo que la sal y la luz son para la vida cotidiana de los seres humanos. Cada discípulo es luz en la medida en que sus buenas obras brillan a la vista de todos, y así se convierten en signos de Dios para el mundo (v 16).

En cuanto a la sal, su valor simbólico es más ambiguo. El paralelismo con la luz (que aquí tiene un sentido muy amplio) parece indicar que el evangelista ha tenido en cuenta la ambigüedad y plurivocidad del símbolo y que no quiso restringirlo a un solo significado. La sal preserva de la corrupción, purifica y da sabor.

Por otra parte, a orillas del Mar Muerto hay grandes bloques de sal que los judíos utilizaban para avivar el fuego en sus hornos. La imagen de la sal podría atraer entonces la idea de la luz y el calor: el cristiano no es solo condimento y elemento purificador de la comunidad humana, sino también está llamado a romper el hielo y avivar la llama que ilumina y da vida.

A las imágenes de la sal y de la luz se suma en el v 14 la de la ciudad situada en lo alto del monte: el testimonio dado por los discípulos debe manifestarse a la vista de todos, para que todos, al ver su modo de vida, glorifiquen al Padre que está en el cielo (v 16).

Las tres metáforas (la sal, la luz, la ciudad) indican que Mt apunta a una obediencia concreta, visible y efectiva, que se realiza en el seguimiento de Jesús y se puede reconocer en las buenas obras (v 16) y en los frutos buenos (7.16-20). Así toda la perícopa, que lleva la impronta universalista y misionera típica de Mt (cf 28.16-20), culmina con un imperativo y con un incentivo para la acción: las buenas obras son inseparables de la misión confiada a los discípulos; no solo al oír el mensaje, sino también, y sobre todo, al ser testigos de sus acciones, todos encontrarán un motivo para glorificar a Dios (v 16).

# La parte central del Sermón de la montaña

Esta parte central se abre con una declaración programática (5.17-20): Cristo enuncia el tema que va a desarrollar a continuación, en las seis "antítesis" (5.21-48) y en las instrucciones relativas a la auténtica voluntad de Dios (6.1-18). Se plantea una de las cuestiones que más preocuparon a los

primeros cristianos, sobre todo en su confrontación con el judaísmo: ¿cuál es el vínculo existente entre la enseñanza de Jesús y la Ley del AT?

Para Mt, la Torá es lazo de unión entre Israel y la Iglesia. Jesús no pretende cambiar una observancia por otra, sino que radicaliza las exigencias formuladas en la letra del texto (45.17). Él no ha venido a suprimir la Ley, sino a expresar su intención más profunda.

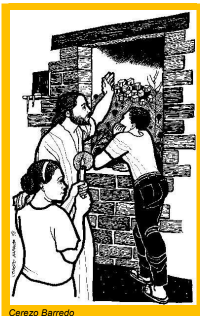
La enseñanza de Jesús no pretende imponer una serie de comportamientos bien codificados. como lo haría un código de leyes, sino que señala una dirección y una cualidad del obrar. Por lo tanto, no es apropiado interpretar estas enseñanzas como si se tratara de una legislación con sus preceptos y sanciones, y es preferible no usar la expresión "Ley nueva" para designar la enseñanza ética del Sermón de la montaña.

Armando J. Levoratti, Evangelio de Mateo, en Comentario Bíblico Latinoamericano, Estella, España, 2003.

### Isaías 58.1-14 — Presentación de Samuel Pagán

Este capítulo de Isaías responde esencialmente a las preguntas que se formulan en el vs 3: "¿Por qué ayunamos y no hiciste caso, humillamos nuestras almas y no te diste por entendido?" El pueblo se lamenta de que el Señor no ha respondido a sus clamores ni ha correspondido a sus prácticas penitenciales. El profeta responde: la religiosidad carece de valor si no está acompañada de manifestaciones concretas de justicia, misericordia y amor. El verdadero ayuno no consiste en privarse de alimentos ni en mortificar el propio cuerpo, sino en la renuncia a toda forma de conducta que mantiene o propicia la injusticia. Solamente así la piedad de veras agrada a Dios.

Después de la caída de Jerusalén y del regreso de los deportados, la comunidad comenzó a celebrar una serie de prácticas religiosas penitenciales entre las cuales se encontraba el ayuno (cf Zac 7.1-7; 8.18-19). En este caso particular, el profeta no rechaza la práctica del ayuno en sí misma, sino que afirma que ese rito religioso no tiene un valor moral y espiritual intrínseco.



El valor lo adquiere cuando manifiesta el empeño por la promoción de una sociedad justa y respetuosa de la dignidad humana. El verdadero ayuno consiste especialmente en dar comida al hambriento, en liberar a los oprimidos y en compartir el pan con el hambriento, dar albergue a los pobres sin techo, vestir al desnudo y no despreocuparse del hermano. Este ayuno hará que el Señor escuche las oraciones de su pueblo y le responda "¡Aquí estoy!" en el momento oportuno.

La falta de prosperidad que experimentó la comunidad postexílica se explicó de varias maneras. Para Hageo y Zacarías se debió a la tardanza en reconstruir el Templo. Para el Tercer Isaías, en cambio, se debió a la falta de la justicia social en la vida concreta de la comunidad. De esta manera, el profeta continuó una antigua tradición profética, según la cual la religiosidad sin justicia carece de autenticidad, como lo expresa con toda precisión el profeta Migueas: "Se te ha indicado, oh hombre, qué es lo bueno y qué exige de ti el Señor: nada más que practicar la justicia, amar la fidelidad y caminar humildemente con tu Dios" (Miq 6.8; cf Is 1.10-20; Am 5.24). También anticipó los criterios básicos para el juicio final, según el pasaje de Mt 25.31-46.

En los vs 13-14, la crítica a la mala observancia del sábado se sitúa en la misma tradición que la relativa al ayuno. Lo que da sentido al acto religioso es la actitud espiritual y ética que motiva la práctica.

Samuel Pagán, Isaías, en Comentario Bíblico Latinoamericano, Verbo Divino, España, 2007, pp 321-322.

# Salmos 111 y 112 – Presentación de Enzo Cortese y Silvestre Pongutá

Los salmos 111 y 112 son llamados gemelos no solo por la estructura alfabética idéntica (en el salterio son los únicos breves: una letra del alfabeto para cada medio verso y para los últimos dos versos, tres letras); pero también por el paralelismo entre las cualidades de Dios en 111 con las del justo en 112. Por esto se deben considerar unidos. El primero quiere ser un himno de acción de gracias. El segundo, por cierto, no puede ser un himno, es el elogio clásico sapiencial del justo.

#### **Paralelismos**

Hasta donde es posible se encuentran en el mismo verso correspondiente. Así, a la grandeza de las obras de Dios (111.2) corresponde la fuerza del justo (112.2); al esplendor de la justicia divina (111.3) corresponde el honor y la justicia humana (112.3); a la misericordia y a la bondad amorosa de Dios (111.4) corresponde la humana (112.4); Dios da el alimento y es recordado (111.5), y también el humano es generoso (112.5).

Desde luego, no se puede hacer paralelismos de la alianza (111.5b) ni del juicio y las leyes (111.7s). A la redención obrada por Dios, indicativo de la liberación del exilio babilónico (111.9, con una segunda mención de la alianza) se hace corresponder un segundo indicativo de la caridad del justo (112.9, con una segunda alusión a la justicia).

#### Teología ética

El grandioso mérito religioso de esta bella arquitectura estilística es el de enseñar que la ética y la bondad del ser humano viene de Dios y que el pueblo creyente en su esfuerzo por cultivarlas debe tratar de imitar a Dios, como lo enseña especialmente el Levítico 19: seréis santos porque yo soy santo. El final del 111 y el comienzo del 112 hablan del temor de Yavé, pero después el 112 exalta sobre todo la misericordia y el amor al prójimo.

#### Lectura cristiana

El amor de Dios y del prójimo fueron indicados por Jesús en la culminación de su misión (Mt 22.34-40 y par.). Es hermoso poner estos dos salmos introductorios, sobre las dos orientaciones fundamentales del cristiano, en el momento culminante de la pasión y muerte de Jesús, quien poco después recitó el "aleluya" (Mt 26.30) en la cena pascual. Pero es también justo emplearlos como examen de conciencia, como individuos y como iglesia.

Enzo Cortese y Silvestre Pongutá, biblistas católicos italiano y colombiano respectivamente, en <u>Salmos</u>, **Comentario Bíblico Latinoamericano**, Verbo Divino, España, 2007, Vol II, pp.714-715.

#### 1 Corintios 2.1-16 – Presentación de Irene Foulkes

#### El mensaje de la cruz: sabiduría de Dios revelada por el Espíritu

En 2.1-5 Pablo retoma el tema de la cruz, recordando a los corintios que este mensaje paradójico de Jesucristo crucificado es lo que él proclamó entre ellos. Nada de sabiduría humana en el contenido, ni elocuencia en la comunicación, sino debilidad y temor. Así se demostró el poder del Espíritu de Dios, y así ellos creyeron y fueron transformados.

A partir del vs 6 se presenta un segundo argumento contra las pretensiones de "la sabiduría del mundo" que promete llevar a las personas a un nivel superior de conocimiento de Dios por medio de revelaciones secretas. Después de negar cualquier nexo entre tal sabiduría y el mensaje que él predica (2.1-5), Pablo reclama ahora que sí predica un mensaje de sabiduría y la caracteriza como "misteriosa, escondida..., desconocida" (2.7-8). En el lenguaje religioso griego del primer siglo tales términos se referían a conocimientos esotéricos revelados a personas que pasaban por pruebas y ritos de iniciación en alguna de las religiones "mistéricas". La literatura apocalíptica judía también incluye el concepto de misterios ocultos y luego revelados. A la pregunta de por qué Pablo emplea términos con estas connotaciones dentro de un discurso donde procura distinguir el mensaje de Cristo de otras concepciones religiosas, han surgido varias respuestas.

La idea de atribuirle un carácter gnóstico al lenguaje y pensamiento de Pablo en este texto ha sido descartada, puesto que el desarrollo del gnosticismo cristiano se sitúa muchas décadas después de la época de sus cartas. Por otra parte, se ha sugerido que Pablo asume el lenguaje típico de sus contrincantes con el propósito de hacer más atractivo su propio discurso, al mismo tiempo que altera el sentido de los términos.

Parece más consecuente con el carácter del apóstol, sin embargo, buscar la orientación de su pensamiento en su trasfondo judío. La tradición apocalíptica se refleja en el contexto escatológico en que Pablo inserta estas expresiones (cf. su frecuente referencia a "este siglo"), lo cual no permite que se entienda "misterio" ni "sabiduría oculta" en sentido especulativo. Al contrario, Pablo vincula estas expresiones con la historia humana, y específicamente con la vida de Jesús.

En el proceso que culminó con la crucifixión, "los jefes de este mundo (siglo)" gobernantes judíos y romanos, no supieron reconocer en Jesús al "Señor de la gloria" (2.8). el proyecto de Dios

encarnado en Jesús, quien se identificó con los débiles y denunció a los poderosos, fue un misterio indescifrable para ellos.

En la parte central (vs 10-13) de este apartado el énfasis recae en la revelación de lo que ha estado oculto. El Espíritu abre el acceso a Dios, no simplemente porque trasmite conocimientos, sino porque se imparte a sí mismo a los creyentes (v 12). En el fierre del apartado (vs 14-16) se procede nuevamente por la vía del contraste: se niega que las cosas reveladas por el Espíritu puedan ser captadas por "el hombre natural"; se afirma que sí las entiende la persona "espiritual".

Irene Foulkes, biblista evangélica norteamericana-costarricense, 1932-2016, <u>Primera carta a</u> los Corintios, en **Comentario Bíblico Latinoamericano**, Estella, España, 2003.

#### Recursos para la acción pastoral



#### • Valoremos la luz y la sal, agradezcamos por la luz y la sal

Siguen las felicitaciones, que eso son las bienaventuranzas. No es un mensaje moralista, como que "traten de ser luz, hagan esfuerzos por ser sal". Jesús nos anuncia que en el espíritu del reino somos luz, que somos sal del mundo. Es gracia de Dios, es la buena noticia de que Dios nos ha hecho luz y sal de este mundo. Que no la escondamos, sí. Que no dejemos que perdamos el sabor, sí. Que la pongamos en alto, con gratitud y valentía, también. Pero que somos, somos. Pequeñas luces, tal vez, pero en medio de la oscuridad... ¡aleluya, gracias a Dios!

• "Si te das a ti mismo en servicio del hambriento"... No solo dar, sino darte a ti mismo. Qué hermosa traducción de la Biblia DHH, solamente en esta Biblia, entre las que conocemos, pero avalada por Schökel y Sicré Díaz en su comentario: "¿Qué significa hpyq nps? Hacer salir el aliento, entregarse; siendo un caso único en el AT, no sabemos si es expresión común o acuñación del autor. El ser humano no debe "cerrarse a su propia carne" (tit'lm mbsr), debe darse y no reservarse".

L. Alonso Schökel y J. L. Sicré Díaz en Profetas, Ediciones Cristiandad, Madrid, 1980.

• La celebración del compromiso en el reino de Dios, 2

#### II. LA SENDA DE LA CELEBRACIÓN

Tenemos presente que en el culto celebramos la solemnidad de la vida frente a Dios, alabamos a Dios dador y sustentador de la vida. Por lo tanto, todo acto de culto de la comunidad cristiana, toda celebración de la fe, será un momento dinámico, activo, animador y alegre. Con mayor razón si pensamos en celebrar el reinado de Dios en la vida de la gente.

La reunión cúltica nos presenta un ambiente, en su calidad de senda, en donde se va desenvolviendo el señorío de Cristo como actividad libre y alegre entre las comunidades que reconocen sus lazos de hermandad. En este sentido se debe precisar y promover lo festivo en el seno de las comunidades cristianas. La senda como metáfora de creatividad y actividad representa todo lo contrario de lo pasivo, lo estático, lo muerto; en suma, representa la vida en todo su esplendor.

¿Acaso Jesús mismo no disfrutó de lo festivo como expresión de vida? Comparemos Jn 2.1s; Lc 11.37s. Su vida es manifestación de alegría y agrado (Lc 10.21) y era el sentir mismo del apóstol de los gentiles (Fil 4.1,4). Examinemos cómo nuestras iglesias celebran sus cultos. Notemos cuán poco énfasis se da a la importancia del reino de Dios en la celebración litúrgica. Y muchas iglesias ubican su vida celebrante entre dos extremos como lo formal y lo informal, lo organizado y lo improvisado, lo reprimido y lo escandaloso, lo bíblico y lo secular, lo mágico y lo racional.

Algunos cristianos intentan hacer que la celebración sea una continuidad de la vida diaria, pero en la generalidad de las iglesias lo que se experimenta es una ruptura entre el servicio a Dios (actividad en el culto) y el servicio con Dios (actividad por las personas). Por esta razón la celebración nuca debe llevarnos a separar/confrontar nuestro quehacer como iglesia de las responsabilidades cotidianas.

¿Cómo debemos, entonces, reorientar nuestra vida cúltica en la iglesia? ¿Qué exige celebrar el reino de Dios? ¿Cómo debemos los cristianos celebrar a Cristo hoy? Para ayudarnos a responder estas preguntas se debe precisar cómo entendemos la celebración. Para ello veamos la celebración desde cuatro puntos: 1, la celebración como encuentro; 2, como compromiso; 3, como solidaridad y 4, como señal del reino.

#### 1. La celebración como encuentro

En cualquier culto hay una marcada intención d encuentro. Entonces surge la pregunta, ¿encuentro con quién o con quiénes? Siguiendo con el marco de referencia del reino de Dios podemos detectar tres clases de encuentros.

 a) El encuentro con Dios. ¡Celebramos nuestro compromiso con el reino de Dios porque nos encontramos con Dios! El Cristo Dios nos ha salido al camino. Él es ese camino. En toda celebración buscamos la presencia de Dios. Intentamos oír su voz (dedicación y llamamiento) y hablarle aún en el silencio de la oración (adoración y reconciliación). Así podemos cantar:

> Dios está aquí, qué precioso es. Él lo prometió/ donde están dos o tres.

- b) <u>El encuentro con el hermano</u>. La esencia misma de toda celebración, de toda festividad es reclamar la presencia de otras personas. Nadie hace una fiesta para sí. Nadie organiza una celebración para estar en soledad. Ninguna celebración, menos si pretendemos celebrar el reino de Dios, es individualista ni privada. Dios nos encuentra y se nos revela en Cristo y éste a su vez se da a conocer en nuestros vecinos, en los necesitados, en el pueblo a quien Dios le obsequia el reino (Mt 11.5).
- c) El encuentro con la historia. De los dos aspectos anteriores se desprende que tanto la celebración del compromiso como el reino de Dios alumbran nuestro encuentro con las realidades del pueblo. El pueblo cristiano vive entre ilusión y realidad, entre nuestras preocupaciones interiores y nuestros compromisos exteriores, entre realidades presentes y proyecciones futuras. Por eso nuestra celebración no debe divorciarse de los retos que la historia nos presenta. Vivimos tiempos duros en América Latina para que nuestros cultos no expresen ese encuentro con Dios y con las gentes en las luchas y conflictos concretos de nuestra historia.

Este elemento de encuentro nos muestra una vez más que la fiesta del reino no es para espectadores, no para contempladores. Dicho encuentro exige, por una parte, *comunicación* antes, durante y después de la celebración. No es tanto mirar hacia dentro con una actitud llorona, "pobrecito yo", o, a veces, "soy un gusano". Más bien es saber que somos "templos del Espíritu Santo", llamados a ser canales de bendición para otros. Es presentarnos como somos y comunicarlo así, dejando a un lado toda artificialidad, toda postura tiesa para impresionar a los demás.

Por otra parte, la celebración como encuentro pide entrega. Recién vimos que el culto no es para espectadores. Efectivamente, al asumir la celebración como encuentro no podemos ser pasivos, ciegos e indiferentes al prójimo. Esto nos lleva a darnos a los demás, a regalar y, aún más, a regalarnos a nosotros mismos. Si hay entrega es porque nos hemos encontrado con Dios y con el hermano.

Hugo Zorrilla en **Jesucristo, vocación comprometida con el reino**, CLAI, San José, Costa Rica, 1982, pp. 75-78. Resumen y adaptación de GBH, segunda parte del texto.

#### Foto de Hanni Gut

#### Recursos para la liturgia del culto comunitario

#### Meditación, contemplación

Puedo desplegar mi capacidad de sazonar o puedo seguir toda mi vida siendo insípido. Puedo vivir encendido y dar calor y luz

o puedo estar apagado y llevar frío y oscuridad a todas partes.

Soy sal para todos los que me rodean

en la medida que hago participar a otros de mi plenitud humana.

Soy luz en la medida que vivo en mi verdadero ser y muestro a otros el camino que les puede llevar a ser. No intentes sazonar antes de convertirte en sal, solo conseguirás comunicar tu insustancialidad. No intentes dar luz, antes de arder. Solo conseguirás atormentarte.

Fray Marcos (Tomado de Pregón Cristiano) De: Red Crearte

#### Vida para nuestra vida

Señor, tú nos diste ojos, pero preferimos no ver; nos diste oídos, pero preferimos no escuchar; nos diste manos y pies, pero preferimos no moverlos.

En esta hora, sin embargo, por la acción de tu Espíritu en nosotros, ofrecemos en tu altar nuestra mirada, para que, por tu luz, nos permitas ver la opresión de tu pueblo.

También inclinamos a ti nuestros oídos, para que tu voz nos enseñe a oír el clamor que sube de la tierra.

También están aquí, Señor, nuestras manos y nuestros pies: recíbenos en tus brazos y permítenos levantarnos de nuestra humillación.

Capacítanos para repartir los dones recibidos, para que seamos dignos de la tierra que tú nos das.

Que la tierra sea para todas las gentes, Que haya leche y miel en cada mesa, Que tu vida sea abundante en nuestra vida. Amén.

Luiz Carlos Ramos, Brasil - Red de Liturgia del CLAI

#### • Ustedes son la sal que da sabor a la vida Así canta una canción de Luis Guitarra

Ser la sal hoy en día, en tiempos de crisis, ser la sal para seguir dando sabor al día a día, para generar un sentido, un sentido de amor, sencillez y plenitud.

Ser la sal donde se haya perdido el sabor, donde odios y miedos, dudas y desamores van generando platos de vida insípidos. Ser la sal para dar vida, sal en su justa medida, no vamos a pasarnos y dejar el plato incomible. Ser esa pizca de sal, sólo pizca, porque de "las pizcas" y de los pequeños es el Reino de Dios.

Pero también sal que puede resultar incómoda, también esa sal que haga escocer los ojos de tiranos, usurpadores, ladrones y mentirosos, portadores de injusticias y escándalos fiscales: que hagamos que sus ojos escuezan para que así lloren

y se limpien y vean todo el mal que generan.
Y también sal que derrite el hielo,
derritiendo corazones helados por el odio,
la envidia y la avaricia, convirtiéndolos
en agua que calme la sed de justicia.
Y así, amigas y amigos, a ser sal cada día
y si se nos acaba se la pedimos a alguien,
que será para sal en esta vida...

Carmen Almansa, Madrid. Eclesalia, 2014. Adapt. de GBH.

#### Todo se mueve, se mueve Dios

Todo se mueve y se renueva.
Se mueve el sol, la luna y la tierra,
el átomo y la estrella. Se mueve el aire,
el agua, la llama, la hoja. Se mueve
la sangre, el corazón, el cuerpo, el alma.
Todo se mueve, nada se repite. Todo es
calma y danza, quietud en movimiento.
Lo que no se mueve se muere, pero incluso
en lo que muere todo se mueve.
Se mueve el Espíritu de Dios,
energía del amor, verdor de Vida.

Se mueve Dios, Misterio que todo lo mueve y lo impulsa al amor y la belleza.

Déjate llevar.

José Arregui, en Agenda 2020, San Pablo, Bs Aires.

#### En paz

Muy cerca de mi ocaso, yo te bendigo, Vida, porque nunca me diste ni esperanza fallida, ni trabajos injustos, ni pena inmerecida.

Porque veo al final de mi rudo camino que yo fui el arquitecto de mi propio destino; que si extraje la miel o la hiel de las cosas, fue porque en ellas puse hiel o mieles sabrosas: cuando planté rosales, coseché siempre rosas. ... Cierto, a mis lozanías va a seguir el invierno:

¡mas tú no me dijiste que mayo fuese eterno!
Hallé sin duda largas las noches de mis penas;
mas no me prometiste tú sólo noches buenas;
y en cambio tuve algunas santamente serenas...
Amé, fui amado, el sol acarició mi faz.
¡Vida, nada me debes! ¡Vida, estamos en paz!

Amado Nervo

#### Envío: ¡amados, amar!

Al cruzar la puerta y al mundo regresar tu llamado oímos para la misión: "Prediquen la nueva, sal de la tierra son, me serán testigos, ¡amados, amar!".

> Mortimer Arias, Uruguay-Bolivia y Antonio Auza, Bolivia, Cancionero CF 102, última estrofa, adapt.

#### Venga el día, Señor

Venga el día, Señor, en que nuestra miseria encuentre tu misericordia Venga el día, Señor, en que nuestra pobreza encuentre tu riqueza Venga el día, Señor, en que nuestra senda encuentre el camino de tu casa Venga el día, Señor, en que nuestras lágrimas encuentren tu sonrisa Venga el día, Señor, en que nuestro gozo encuentre tu cielo

Venga el día, Señor, en que tu Iglesia encuentre tu Reino Bendito seas, Padre, por aquel día en que nuestros ojos verán tu rostro.

A lo largo de nuestra vida, siempre has estado viniendo a nosotros en tu Hijo Jesucristo, nuestro Salvador y hermano.

Thierry Maertens. de "Celebraciones de la Comunidad", de C Floristán

### • Salmo 112.4: Brilla una luz...

Brilla una luz en la oscuridad para el hombre honrado, para el que es compasivo, clemente y justo...
Brilla una luz en la oscuridad para la mujer honrada, para la que es compasiva, clemente y justa...

Salmo 112.4, versión DHH



#### • Juan era una antorcha...

Juan era una antorcha que ardía y alumbraba, y por algún tiempo ustedes quisieron regocijarse en su luz.

Juan 5.36

#### **Canciones**

- Alegría Porque hay un mundo F Pagura, Argentina H Perera, Uruguay CF 166
- Canción del cuidado R. Gaede Neto, Brasil, Tr: G. Oberman https://cancionerometodista.com/canciones/cancion-del-cuidado/
- **Canción del testigo** Juan Damián, Urug Juan C Constable, Arg CA 67 − CF 275
- Conocerán la verdad A. López Rubio, Cuba https://cancionerometodista.com/canciones/conoceran-la-verdad/
- **Cristo es la luz de mi ser-** Anónimo, Tr: G. Oberman <a href="https://cancionerometodista.com/canciones/cristo-es-la-luz-de-mi-ser-kwake-yesu-nasimama/">https://cancionerometodista.com/canciones/cristo-es-la-luz-de-mi-ser-kwake-yesu-nasimama/</a>
- **Dios en tu gracia transforma el mundo** Gerardo Oberman y Horacio Vivares, Argentina <a href="https://redcrearte.org.ar/dios-en-tu-gracia-transforma-el-mundo-2/">https://redcrearte.org.ar/dios-en-tu-gracia-transforma-el-mundo-2/</a> Red Crearte
- **♣ El Señor es quien me da fuerzas** LM Jacques Berthiers Taizé Trad J Gattinoni Música en Enc Nac Pastores IEMA 2000 Versión católica en Cancionero Católico Web http://recursoscatolicos.com.ar/cancionero/?q=29
- 🖶 En medio de la vida Mortimer Arias, Urug Antonio Auza, Bolivia CF 174
- Sálvanos, Señor, despiertos (Nunc dimitis Cántico de Simeón) Bas en Lc 2.29-32 Juan J Sosa, Cuba-USA, 1947 - CF 42
- 🖊 Reunidos o dispersos Mortimer Arias, Uruguay-Bolivia / Antonio Auza, Bolivia CF 102
- Ser comunidad X. Ulloa Montemayor, México https://cancionerometodista.com/canciones/ser-comunidad/
- ♣ Si creo yo y crees tú L: Zimbabwe Tr Gerardo Oberman Melodía Inglesa https://redcrearte.org.ar/si-creo-yo-y-crees-tu/ Red Crearte
- ◆ Soñamos E. Torreglosa, Colombia https://cancionerometodista.com/canciones/sonamos/
- Sopla fuerte, espíritu divino I. Simeone, H. Vivares https://cancionerometodista.com/canciones/sopla-fuerte-espiritu-divino/

#### Febrero 15, 2026 - Domingo de la Transfiguración (Verde)

DOM 15 – DÍA INTERNAC. DEL CÁNCER INFANTIL + LU 16 Y MAR 17 – LUNES Y MARTES DE CARNAVAL + MIÉ 18 – DÍA INTERNAC. DEL SÍNDROME DE ASPERGER + VIE 20 – DÍA MUNDIAL DE LA JUSTICIA SOCIAL + SÁB 21 – DÍA INTERNACIONAL DE LA LENGUA MATERNA



**Evangelio de Mateo 17.1-9:** Cambia la apariencia de Jesús frente a Pedro, Jacobo y Juan, que ven a Moisés y a Elías conversando con Jesús y oyen una voz que dice: *Este es mi hijo amado, en quien me complazco: escúchenlo.* Y Jesús les pide que no cuenten a nadie de ello.

Libro del Éxodo 24.12-18: El Señor manda a Moisés a subir al monte porque le va a dar unas tablas de piedra donde quedarán escritas la ley y los mandamientos para el pueblo de Israel, y todo el pueblo debe quedar allí esperando a Moisés.

**Salmo 2.1-3, 7-12:** ¿Por qué se rebelan y conspiran los pueblos? ¿Por qué los caudillos se levantan contra Dios, buscando una falsa libertad? Adoren al Señor con alegría, felices quienes buscan protección en él.

**2ª Carta de Pedro 1.16-21:** Con nuestros propios ojos vimos la grandeza del Señor, cuando estuvimos con él en el monte santo. Y esto hace más seguro el mensaje de los profetas, que hablaron dirigidos por el Espíritu Santo.

#### Recursos para la predicación

- Transfiguración, del gr. metamorfosis, cambio de forma (la RV habla más bien de que "la apariencia de su rostro cambió"), y no tanto de un cambio de figura, como en la mitología griega, ni tampoco se transforma en una figura apocalíptica del fin de los tiempos. Jesús muestra un anticipo de su gloria, compartida con Moisés y Elías, indicando que en verdad su gloria será la de la cruz.
- Transfigurados, metamorfoseados según la expresión de Pablo en su carta a los Romanos (12.2), los cristianos, llamados a "transformarnos por medio de la renovación de nuestro entendimiento", o "transformados de gloria en gloria" por la acción liberadora del Espíritu de Dios, según el texto de 2 Corintios 3.18.

#### • Mateo 17.1-9 — Presentación de Severino Croatto

El tema dominante en todas estas lecturas es el de la transfiguración de Jesús. El evangelio de Mateo describe el acontecimiento, la carta de "Pedro" (en realidad, es un texto tardío) lo comenta de paso, el pasaje del Éxodo habla de la "gloria" de Yavé manifestada a Moisés detrás de la nube, y la cita del Salmo 2 se refiere a la proclamación del rey como "hijo" de Dios, en conexión con la voz teofánica del relato de la transfiguración. De esta manera, los cuatro pasajes bíblicos están bien relacionados con el tema principal de la liturgia de este domingo.

El relato de la transfiguración de Jesús (es una tradición sinóptica: Mateo 17.1-9; Marcos 9.2-8; Lucas 9.28-36) está tomado del primer evangelio. Es fácil pensar en el escenario del Sinaí (v.2, monte alto, rostro brillante como el sol, vestiduras blancas como la luz). La aparición de Moisés y Elías asocia dos personajes relacionados con el Sinaí y la alianza: Éxodo 19-20; 1 Reyes 19). Pero ellos desaparecen y queda Jesús solo (v.8). Efectivamente, *Jesús* es ahora el único mediador e intérprete de la Ley y el nuevo Elías. Si en la explicación posterior Jesús afirma que "Elías ya vino" (v.12) en la persona de Juan el Bautista (v.13), la referencia es al Elías-precursor de Malaquías 3.23. Pero el Elías predicador y sanador del libro de los Reyes se realiza *en Jesús* que, como Elías, será llevado al cielo (desarrollo lucano: Lucas 24.50-51; Hechos 1.2-3.9-11).

El segundo tema del relato de la transfiguración es el de la teofanía (v.5b). La voz viene desde la nube: "Éste es mi hijo amado, en quien me complazco; escuchadle". La primera parte nos refiere a Isaías 42.1. Es común remitir a la fórmula de adopción del Salmo 2.7, como lo demuestra el uso de este salmo en este domingo. Pero la cita de adopción del rey ("tú eres mi hijo, yo te he engendrado hoy [= en el día de la entronización]") no es la que corresponde. Se ha impuesto por la interpretación mesiánica de la figura de Jesús como prácticamente la única. En realidad, la

referencia que está usando la tradición sinóptica es la de Isaías 42.1: "He aquí mi siervo (en los LXX ho paîs mou, "mi hijo"), a quien sostengo; mi elegido, en quien se complace mi alma (= mi ser)". La teofanía proclama a Jesús como hijo, como profeta anunciador, que no es lo mismo. La segunda parte ("escuchadle") es la indicación de Yavé a Israel en el Sinaí cuando promete el otorgamiento de un "profeta como Moisés".

En nuestro contexto, es una proclamación de Jesús como el *maestro* de la nueva era que se abre con él. El profeta "como Moisés", a quien hay que escuchar, describe muy bien al Jesús del evangelio de Mateo, que en tres ocasiones enseña desde un monte alto. Lucas lo desarrolla con más detalles, pero hace del "profeta como Moisés" más una figura pascual que interpreta las Escrituras (Lucas 24.27.44; Hechos 3.22-23). En los tres sinópticos, por otra parte, el "profeta como Elías" es una característica fundamental del Jesús histórico.

El relato lucano de la transfiguración contiene muchas cosas propias (contexto de oración / los dos varones con vestiduras luminosas / "en gloria" / conversación con Jesús sobre su "éxodo" / la cita clara de Isaías 42.1) pero la liturgia ha elegido esta vez la versión de Mateo (la de Marcos es más escueta, y más parecida a la de Mateo).

Tan importante es señalar la teología de la transfiguración, pero no lo es menos a la luz de su contexto. ¿Qué significa la transfiguración de Jesús, transmitida e interpretada por los tres sinópticos? El episodio en sí tiene rasgos pascuales que saltan a la vista. Es una escena de gloria anticipada. La imposición del silencio "hasta que el Hijo del Hombre resucite de entre los muertos" (Marcos 9.9; Mateo 19.9) lo expresa. Sólo entonces se entendería. Pero mientras tanto significa una seguridad en la glorificación, en medio de los conflictos en que se desenvuelve Jesús.

Al mismo tiempo, el relato enseña que la condición del cristiano no es distinta de la del modelo. Al cristiano le tocará dar testimonio del resucitado en medio del rechazo y de las persecuciones, pero debe tener siempre la seguridad de la resurrección que es victoria.

*Por eso*, en los tres sinópticos el relato de la transfiguración está puesto *después* del primer anuncio de la pasión-resurrección que a su vez va seguido de las condiciones para seguir a Jesús (Marcos 8.31-33,34-38; Mateo 16.21-23,24-28; Lucas 9.22,23-26) y en la proximidad de un segundo anuncio (Marcos 9.30-32; Mateo 17.22; Lucas 9.43b-45). No hay que soslayar este marco redaccional que abre y clausura el sentido de un episodio que en primera instancia parece extraño y secundario.

φφφ

El comentario de la transfiguración en la **Segunda Epístola de Pedro** indica claramente que el acontecimiento tiene conexiones de sentido con la parusía (v.16), un suceso *luminoso* comparado con la aparición del día (Sol) y del lucero del alba (Venus)<sup>1</sup>. Mientras tanto, tenemos a los profetas, cuya palabra es "como una lámpara que luce en lugar oscuro" (v.19). Es la luz intermedia, hasta la parusía, lo que no es poco decir. Pero de todo esto la transfiguración es el anticipo.

Siempre necesitamos luz para orientarnos, para interpretar la Palabra, para mantener la esperanza. El relato de la transfiguración nos ofrece diferentes pistas de reflexión en los tiempos oscuros en que nos encontramos.

Carazo Barrado

Severino Croatto, biblista católico argentino en **Estudio Exegético-Homilético 95**, ISEDET, Buenos Aires, 2008.

#### Introducción al libro del Éxodo y texto del día — Presentación de Pablo Andiñach

Todo texto es un enigma a descifrar. Vamos a explorar el sentido de estos textos a fin de que, abriéndonos a su mensaje, nos ayuden a entender nuestros propios desafíos y preguntas. Leer un texto como este pide nuestra participación activa y reclama que hagamos la parte que nos toca. El

115

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Este lucero es llamado *fôsfóros* en el texto griego, *lucifer* en la Vulgata (también en Isaías 14.13). Es lamentable que se haya dado al demonio este importante título que pertenece al Resucitado, como de hecho lo ha practicado la liturgia cristiana (por ejemplo en el "exultet" del Sábado Santo) en la senda de la Segunda Epístola de Pedro 1.19.

enigma quiere ser descifrado, pero no lo será si no ponemos en juego lo que somos y nos arriesquemos en su interpretación.

El libro del Éxodo, más que ser historia en el sentido estricto de la palabra, es una obra que hace crecer la historia al narrar un nuevo capítulo del encuentro de Dios con la humanidad y dar significado desde sus páginas a las luchas por la liberación, a la pasión por la justicia y a la búsqueda de dignidad para los pueblos oprimidos en el marco de una profunda relación espiritual y existencial que abarca todos los ámbitos de la vida. Lo hace poniendo en escena una serie de acontecimientos y situaciones que retratan con un realismo avasallante nuestra condición humana.

Sus personajes son capaces de llevar a cabo desde las más terribles crueldades, como el genocidio y el asesinato de bebés, hasta el heroísmo de desobedecer al hombre más poderoso de la tierra; desde el clamor por la angustia de la opresión hasta la ternura ante el llanto de un niño abandonado. En sus páginas la fe y la idolatría luchan por prevalecer una sobre la otra, y la llamada de Dios es cuestionada y rechazada hasta límites que nos sorprenderán. Sus historias nos llevan desde bellísimas narraciones al estricto detalle de las leyes y a la minuciosa descripción del tabernáculo-santuario portátil...

Y todo ello en el contexto de una obra que comienza con un Dios casi desconocido para los personajes y finaliza con el Dios que se revela a sí mismo, muestra su identidad, decide habitar en medio de su pueblo, y describe y promueve un proyecto de liberación para los esclavos que finalizará más allá del mismo Pentateuco con la posesión de la tierra.

#### El texto como literatura

- 1. En este comentario leemos el texto como obra literaria, dejando que sus historias iluminen nuestros desafíos presentes. Su función es dar testimonio de una experiencia de fe que se suscitó en una historia particular, y su texto busca promover la misma fe en el lector.
- 2. El libro del Éxodo presenta unidad literaria. El análisis de las fuentes da cuenta de la historia de la formación del texto, pero no puede aplicarse a la lectura del texto final. El sentido no surge de la disección del texto, sino de la complementación inteligente que hizo el redactor final.
- 3. A nuestro criterio, la narración se organiza a partir de los escenarios geográficos donde se desarrollan los hechos. La estructura general que aquí utilizamos es:
  - I. Israel en Egipto. 1.1–12-36
  - II. De Egipto al Sinaí. 12.37–18.27
  - III. La alianza en el Sinaí, 19.1–40.38
- 4. Nuestra tarea se concentra en discernir el sentido dentro del texto y no fuera de él. El mensaje bíblico es el resultado de múltiples capaz de sentido combinadas para que se nutran, se contradigan, se sumen y se equilibren hasta que finalmente produzcan un texto de riqueza superior. Cada capa literalmente muere a fin de donar su sentido a la nueva configuración literaria que es el texto final.
- 5. Desde el punto de vista teológico lamentamos que muchos excelentes comentarios a Éxodo no enfaticen la gesta de liberación como núcleo temático de la obra. El mismo Antiguo Testamento en decena de textos lee y relee la gesta del éxodo como paradigma de la liberación, por lo tanto el texto trasciende la narración de los hechos acaecidos a los padres de Israel que fueron esclavizados en Egipto y se yergue como revelación de la voluntad de Dios para con todos los tiempos y pueblos. Nuestro Éxodo bíblico es el testimonio de que el Dios e Israel se duele y conmueve por el sufrimiento y las injusticias a que son sometidos sus hijos e hijas, y sale en su rescate con un proyecto de liberación que supera todas sus expectativas.
- Éxodo 24.12-18 Presentación de Pablo Andiñach

#### Introducción al texto

Como parte de una unidad mayor, esta unidad es la introducción de 24.12–40.38. La totalidad de lo que se narra en el resto de Éxodo se hace a partir de esta escena en la que Moisés sube al monte para recibir las primeras tablas. De este modo se vincula la construcción de la Morada y del santuario con la entrega de la ley.

#### Análisis detallado

Dios llama a Moisés y le manda permanecer en el monte. Le dice que le entregará tablas de piedra con el texto de la ley (heb *ha-torah*) y los mandamientos (heb *hamitzwah*). Por primer vez se habla en el texto de "tablas de piedra" en las que se escribirán las leyes. La piedra era el material más duro y duradero conocido en aquella época, por lo tanto, es fácil percibir el símbolo que hay en este relato. La ley será impresa de manera que sea un documento indeleble y eterno.

En este texto no se dice cuántas son las tablas ni qué tipo de escritura se inscribirá en ellas. La preocupación es más teológica que práctica, pues se nos dice que san sido escritas para guiar al pueblo, de modo que tiene un fin pedagógico. Más tarde se nos informará en la narración que estas tablas serán depositadas en el Arca de la alianza.

<u>Vs 13-14.</u> Nos sorprende que habiendo sido invitado Moisés a ascender al monte vaya acompañado de Josué. La última –y única– mención de Josué había tenido lugar en los hechos de la guerra contra Amalec (17.8-16), pero ahora reaparece como su ayudante ascendiendo con él, sin que se diga hasta qué lugar lo acompañó, aunque el relato supone que se quedó en algún lugar más bajo que Moisés. Lo volveremos a encontrar cuando Moisés descienda en 32.17 (y luego en 33.11), consolidándose su figura como brazo derecho de Moisés.

Como previendo que esta vez la estadía será más larga, Moisés deja explícitamente indicado que Aarón y Hur quedarán a cargo del pueblo para casos de pleitos o problemas. Ellos lo habían ayudado sosteniendo sus brazos en la batalla con Amalec (17.12) a fin de inclinar la victoria hacia el lado de Israel. De Hur ya no volveremos a tener noticias.

<u>Vs 15-16.</u> Ya no se menciona a Josué, sino que el relato se centra en Moisés. La nube que cubre el monte se ha convertido en una constante de la presencia de Dios (19.9, 16). Ya señalamos que la nube tiene el fin de ocultar a Dios de la vista humana, a la vez que suma un halo de misterio a la escena. La expresión "la gloria de Yavé" ya la hemos encontrado (16.1, 10) y remite a su presencia, siendo un eufemismo que intenta eludir la mención directa de la presencia "física" de Dios.

Luego se nos dice que la nube cubrió el monte durante seis días y al séptimo llamó a Moisés. Que Dios utilice seis días no significa que los necesita, sino que el relato está evocando los seis días de la creación. En ese sentido es un modo de decir que a partir de la entrega de la Ley estamos en una nueva etapa de la creación, casi en una nueva creación. Y que los seis días tengan que ver con la necesidad de Moisés de prepararse para dialogar con Dios no es algo que deba descartarse. A nuestro entender ambos sentidos están presentes y actúan unidos. Al final el encuentro se dará en el séptimo día, aquel destacado por su particular santidad.

El vs 17 interrumpe la narración para describir la presencia de Dios. Se la describe como un fuego –conforme a 19.16-20–, pero en este caso no se detiene en más detalles. El carácter literario del relato se evidencia en el hecho de que no se entiende cómo los israelitas pudieron ver el fuego si Dios estaba en medio de una nube espesa, justamente para no dejarse ver por ellos. A fin de justificar el texto se ha dicho que el fuego era tan intenso que resplandecía a través de la nube.

Por tercera vez en esta unidad Moisés sube al monte, donde permanecerá por cuarenta días y noches. El número cuarenta tiene una especial atracción en la literatura bíblica, pero no parece tener un significado particular en este caso. Es probable que haga referencia a la santidad o a que algo se encuentra completo y terminado en su debida forma. Por ejemplo, los días de purificación por las aguas del diluvio (Gn 7.4, 12, 17) o los días de purificación de la mujer tras el parto (Lv 12.2-8).

Si saltamos hasta 31.18 encontraremos la continuación original de esta narración.

Pablo Andiñach, biblista metodista argentino en El libro del Éxodo, Sígueme, Salamanca, 2006.

#### Salmo 2 – Presentación de Enzo Cortese y Silvestre Pongutá

#### Observaciones generales

La gran mayoría de los estudiosos, y por razón del contenido, clasifica este salmo como un Salmo Real. El poema en sí tiene rasgos parecidos con algunas partes propias de los himnos. No es fácil identificar el ámbito vital del culto de Israel en el que pudo tener origen o para el que fue creado. Por el lenguaje de entronización, se puede imaginar que se usaba en la coronación de un nuevo rey. Muy peculiar es el papel de un narrador y el tono dramático del poema. El salmo, además, tiene elementos que lo asemejan al salmo 110. Sacado del contexto original de los salmos

mesiánicos, es ubicado al comienzo del libro primero de los salmos, donde se hallan las plegarias del rey y con una perspectiva para los demás salmos.

#### Vs 1-3: Actitud rebelde de los vasallos ante un nuevo rey

La primera estrofa supone la situación inicial ya insinuada: la sucesión al trono en ocasión de la muerte de un rey y todo lo relacionado con la entronización del nuevo monarca. Por el v 6 sabemos que el sitio donde esto acontece es Jerusalén: se trata, entonces, de un nuevo descendiente davídico que va a ocupar el trono. No se sabe a qué rey se puede aplicar con precisión; aunque esta indeterminación es quizá el signo de la utilización del salmo para muchos casos. El texto inicial del salmo, constituido por una interrogación, se pone en labios del narrador: a este no se le oculta ni la maquinación ni las intenciones de los reyes de la tierra.

La escenificación es desde el comienzo universal: los que se amotinan son las naciones, los pueblos. La amplitud del horizonte deriva quizá del mismo género del salmo y puede depender de otras literaturas como la de Egipto; pero, por otra parte, este universalismo cuadra muy bien con la misión encomendada al antiguo Israel. Los amotinados (los reyes de la tierra) quieren sacudir el yugo: ser desea acabar con una situación de opresión impuesta por el anterior monarca como si el rey de Jerusalén hubiera ejercido un dominio en toda la tierra. No hay duda de que todo esto depende del género literario del salmo y no es preciso indagar el momento real al cual se refiere.

Merece, en cambio, una especial atención el v 2c: contra Yavé y contra su ungido (=Mesías). El nuevo monarca es un ungido de Yavé; existe entre él y Yavé una solidaridad muy grande: el amotinamiento contra el rey es simultáneamente contra Yavé; la rebelión asume un significado religioso. Esta solidaridad es tal que cualquier figura histórica de los reyes de Jerusalén resulta inadecuada para expresarla, o, lo que es lo mismo, cada figura histórica está incitando la esperanza en la realización de ese ungido ideal (=Mesías).

#### Vs 4-6: La reacción de Dios

De la escena de la rebelión se traslada el salmista a la observación de lo que pasa en el trono de Dios. Aquí hay firmeza inconmovible. Con un antropomorfismo audaz expresa el salmista el fruto de la confrontación de las dos escenas: ante Yavé esa rebelión no pasa de ser algo ridículo. El narrador no solo se identifica con la reacción de Dios, sino que parece disfrutar la burla que él hace de la rebelión de los reyes de la tierra. Una palabra de Yavé soluciona luego todo el problema: el nuevo rey es producto de la elección directa de Dios: *Yo mismo he establecido a mi rey en Sión, mi monte santo* ( v 6). Yavé aparece como el Señor absoluto del universo y de la historia, cuya autoridad es indiscutible: Él es la fuente del derecho del rey. La autoridad del rey de Jerusalén está basada en la autoridad de Yavé. Su ungido es, precisamente, pertenencia de Yavé; la función que ejerce deriva de Él y viene a ser como un reflejo del reinado de Dios.

Esta es, desde luego, una visión ideal de la monarquía muy distante de los temores de Samuel (1 Sm 8.6,11-18); pero, por ser ideal, tenderá a proyectarse para los últimos tiempos en los que se concentrará la esperanza del antiguo Israel en el Ungido escatológico de Yavé. El salmo expone en primer plano el origen y la fuente de la autoridad del rey: nada dice del deber ser del rey.

#### Vs 7-9: Las palabras del rev

En estos versos el salmista pone en labios del rey el oráculo que Dios le comunicó para hacerlo rey. Es un oráculo de entronización. De acuerdo con las ideas corrientes en Egipto y también en otros sitios del Medio Oriente antiguo, el subir al trono un nuevo monarca, este entraba no solo a representar la divinidad en medio del pueblo, sino que adquiría relaciones con la divinidad comparables a la de la adopción. El nuevo rey recibía un oráculo en el que se le comunicaba de parte de la divinidad el hecho de llegar a ser su hijo. El oráculo que el nuevo rey recibe de parte de Dios y que lo constituye rey en Jerusalén es el único y mejor argumento que presenta ante la rebelión de los reyes de la tierra. En virtud de ese oráculo, este nuevo rey aumenta el número de quienes, al suceder a David en el trono, vienen a constituirse en los hijos de Yavé, y para quienes se cumple la palabra dicha por Natán: *Yo seré para él un padre y él será para mí un hijo* (2 Sm 7.14).

Ateniéndonos a este género (oráculo de entronización), el hijo de Yavé (=el hijo de Dios) es tan solo el descendiente davídico que llega a ser rey en Jerusalén. A pesar de los términos, la expresión no indica en primer plano la relación filial en sí misma, sino la función asignada por Dios

de ser el ungido para el gobierno del pueblo convocado. Llegará un momento, eso sí, en el que la expresión hijo de David adquirirá la plenitud de significado al coincidir con la Persona del Hijo de Dios hecho hombre; pero el proceso para la captación de esta última relación no será menos complejo que el que conduce al reconocimiento del hijo de David en la persona de Jesús. Los vs 8-9 dan los confines del reino (las naciones) y la modalidad del mismo (con autoridad indiscutible).

Las naciones todas son llamadas herencia y posesión del futuro ungido de Yavé: el Dueño de toda la tierra es quien las da. Sin embargo, es el rey quien está autorizado para hacer esa petición: el reino universal es a la vez una petición del rey y un don de Dios. La disponibilidad del don es tal, que de ella deriva la misma exhortación a pedirlo. Es fácil asociar la exhortación y el objeto de la petición de estos versos con el texto de 1 Re 3.4-15 que consigna la experiencia especial que tuvo Salomón en Gabaón al comienzo de su reinado.

#### V 10-12: Exhortación

El salmista, a manera de conclusión lógica, apela a la sensatez de los reyes para que reconozcan la soberanía del convocado de Dios para ser rey en Jerusalén. Pero, contrariamente a lo que se hubiera podido esperar, el vasallaje verdadero no es hacia la persona del rey en sí, sino hacia Yavé mismo; la exhortación del salmista se formula así: *Sirvan al Señor con reverencia / y ríndanle culto con temor reverente*. El verdadero rey de Jerusalén es Yavé y sólo a Él se le rinde culto.

Esa especie de ambigüedad del salmo (rey-Yavé) se resuelve orientando definitivamente el vasallaje hacia Yavé. Esta es la explicación del universalismo de todo el salmo. Al hacer la exhortación el salmista presenta la doble posibilidad: acatamiento o rechazo. Lo que él desearía es el acatamiento, y para quienes rechacen a Yavé les anuncia la manifestación de su ira (v 12). Esta manera de exhortar está en todo de acuerdo con la exhortación que proviene de la sabiduría (apela a la sensatez y al recto uso de la libertad), y con la que proviene de la alianza (Dt 30.15).

#### Lectura cristiana

El NT cita muchas vec4es este salmo: Sal 2.1,2 (Hch 4.25,26); Sal 2.1,5 (Ap 11.18); Sal 2.2 (Ap 11.15); sal 2.7 (Mt 3.17; Hch 13.33; Heb 1.5; 5.5; 7.28; 2 Pe 1.17); Sal 2.8,9 (Ap 2.26); Sal 2.9 (Ap 12.5; 19.15). La sola frecuencia de estas citas o alusiones dice claramente la importancia que le dan los autores del NT. La lectura que hace el NT del Sal 2 es cristológica y eclesiológica. La cristológica se refiere a la resurrección, a la victoria del Ungido de Dios y al señorío universal. La eclesiológica está en íntima relación con la cristológica.

Enzo Cortese y Silvestre Pongutá, biblistas católicos italiano y colombiano, en <u>Salmos</u>, **Comentario Bíblico Latinoamericano**, Verbo Divino, España, 2007.

#### • Introducción a la Segunda Carta de Pedro y texto del día – Presentación de José Cervantes Gabarrón

La segunda carta de Pedro es un escrito del género literario "discurso de adiós" o "testamento espiritual", según el cual un personaje que ya supone cercana su muerte reúne a los suyos (familiares, amigos, discípulos) para darles sus últimas recomendaciones. Es un género literario muy presente en diversos libros del AT y del NT.

Así, Moisés bendice a los hijos de Israel antes de morir (Dt 33); Josué, siendo ya viejo, se despide del pueblo y da instrucciones a todos sus dirigentes (Jos 23); David da órdenes a su hijo Salomón antes de su muerte inminente (1 Re 2.1-10); el apóstol Pablo se despide de los ancianos de Mileto (Hch 20.17-38) y da recomendaciones precisas a Timoteo en sus cartas (1 Tim 4.1-16; 2 Tim 3.1–4.10), mientras que el evangelio de Juan ofrece un hermosos discurso de despedida de Jesús a sus discípulos durante la última cena (Jn 13-17).

En esta carta las exhortaciones tienen como objetivo primeramente asegurar la permanencia y la fidelidad del grupo, poniendo en guardia ante los peligros que la conducta y las ideas de ciertos denominados "falsos maestros" (2 Ped 2.1) están introduciendo en la comunidad. Asimismo la carta pretende ayudar a preparar de forma adecuada la espera de la parusía, es decir, la venida definitiva del Señor Jesús en su gloria.

Frente al pretendido "conocimiento superior" de las corrientes gnósticas de finales del siglo 1, como movimientos que se creen poseedores absolutos de la verdad frente los errores doctrinales relativos a la fe y contra los comportamientos aberrantes de los impíos farsantes que pululan en torno a las comunidades, la 2 Pe quiere asegurar la fe como bien fundamental de los cristianos (2

Pe 1.1,5) y el conocimiento auténtico de Cristo para poder entrar en su reino (2 Pe 1.2, 5-8; 2.5-8; 2.20-21). Con estos objetivos es preciso defender a los creyentes de las ideologías amenazantes que ponen en peligro la cohesión y la continuidad de la comunidad cristiana (2 Pe 2.1-22; 3.17).

#### Autor y fecha de composición

El autor de presenta a sí mismo como "Simeón Pedro, siervo y apóstol de Jesucristo" (1.1). Acredita ser testigo de la transfiguración del Señor (2 Pe 1.17-18; cf Mc 9.2-11) y destinatario de una revelación de Jesucristo acerca de su muerte no muy lejana (1.14-15), en consonancia con la predicción realizada por Jesús al apóstol Pedro en el cuarto evangelio (Jn 21.18-19). Hace referencia también a una primera carta escrita anteriormente por él (2 Pe 3.1). Conoce los escritos del apóstol Pablo, a quien llama "querido hermano" (2 Pe 3.15-16).

Pero la pretensión de ser una carta del propio Pedro –siguiendo una costumbre bastante frecuente en esos tiempos donde no había exigencias de autenticidad de una pretendida autoría– ha sido cuestionada desde antiguo, sobre todo por la gran diferencia de estilo y de vocabulario respecto a la 1 Pe. Entre las dos cartas hay 100 palabras comunes frente a 599 palabras diferentes.

Entre los argumentos principales para cuestionar la autoría de Pedro en esta carta se puede aducir el acendrado helenismo religioso y moral que respira la carta, la alusión a la muerte de *los padres* (2 Pe 3.4) en referencia a los fundadores del cristianismo, la mención de "*vuestros apóstoles*" como personas del pasado y ajenas al autor (3.2), la consideración de las cartas de Pablo como "Escritura" junto a las "demás Escrituras" (3.16), lo cual solo se explica con posterioridad a la muerte del apóstol de los gentiles y del mismo Pedro, así como el desencanto ante el retraso de la parusía, en contraste con la certeza de la cercanía del fin de todo presente en 1 Pe 4.7.

Teniendo en cuenta, además, la gran dependencia de la 2 Pe respecto de la carta de Judas y que una de las polémicas afrontadas en ellas es la presencia de falsos maestros que contaminan la comunidad cristiana con doctrinas heréticas y planteamientos de vida libertinos, que son afines a corrientes gnóstica de finales del siglo 1, la mayoría de los estudiosos del NT coincide en la consideración de la 2 Pe como una carta pseudoepigráfica.

Todo ello invita a pensar que el autor de la 2 Pe debía ser un judeocristiano con sólida formación helenista, buen conocedor de la vida y de la enseñanza de Pedro, vinculado de algún modo al autor de la carta de Judas, de la cual depende. Se considera que la carta se escribió en algún lugar importante de Asia Menor, desde donde el autor se dirige a las comunidades de toda aquella zona. Hay testimonios manuscritos del siglo 3. La carta fue aceptada generalmente en el canon a partir del siglo 4.

#### • 2ª Carta de Pedro 1.12-21

La llamada a la esperanza y a la actitud vigilante se funda y se sustenta en el recuerdo de los acontecimientos del pasado. Son sucesos referidos a la vida y a la enseñanza de Cristo, de los cuales el autor se confiesa testigo (2 Pe 1.12,15,16,18) y a la palabra de los profetas (2 Pe 1.19) que abarca la revelación del AT. De este modo, hacer memoria de la palabra de Cristo y del testimonio de los primeros cristianos se convierte en uno de los pilares fundamentales de la comunidad eclesial, que continuamente ha de reavivar su fe, alentar su esperanza y fortalecer el amor a partir de la palabra recibida y trasmitida en fenómeno espiritual y dinámico de la fe viva de la iglesia.

El apóstol ha de estar vigilante y mantener alerta a quienes se sabe enviado, como los profetas eran "centinelas del pueblo", cf Ez 3.16-21. Esta responsabilidad se presenta más acuciante ante la perspectiva de la muerte inminente que el autor vincula al anuncio hecho por Jesús a Pedro (Jn 21.18-19). Precisamente esta cercanía de la muerte da a la carta el valor auténtico de "testamento".

A la dignidad y responsabilidad asumida como apóstol, el autor une su condición de testigo de acontecimientos históricos para sustentar el anuncio de la parusía del Señor (2 Pe 1.16-18). La 'parusía significa la "venida" de Cristo, con la cual su "potencia" (gr *dynamis*) ya ha sido anticipada en la transfiguración de Cristo (2 Pe 1.17-18; cf Mc 9.2-11) y no tiene nada que ver con los mitos y leyendas (2 Pe 1.16) tan utilizados en los círculos gnósticos.

El testimonio evocado no se limita solo al recuerdo del acontecimiento misterioso que tuvo lugar en aquel monte alto, considerado ya "santo" en esta carta, sino que revela la gloria dada por el Padre al Hijo mediante las palabras trasmitidas en la tradición sinóptica del bautismo de Jesús y de su transfiguración: "Este es mi Hijo amado, en quien me complazco" (cf Mt 3.17; 17.5; Mc 1.11; Lc 3.22). la reproducción literal de esta revelación divina consignada en los evangelios permite suponer que el autor tenía ya conocimiento de algún testimonio escrito de la tradición sinóptica.

En todo caso, esta voz que viene del cielo corrobora la filiación divina de Jesús, que desde el principio de la carta ya es considerado como Dios (2 Pe 1.1).

También apela el autor a la palabra profética (2 Pe 1.19-21). Las palabras iniciales de 2 Pe 1.19, "tenemos también" sugieren que a la enseñanza apostólica se le da la misma autoridad que a la palabra profética. Aunque no se especifica esta "palabra", es fácil suponer que se refiere a las "escatologías" de los profetas y, más en concreto, a los anuncios del "·día del Señor", cf Am 5.18; Jl 1.15; 2.1s; Sof 1.15).

La sección finaliza con un principio hermenéutico de primer orden: no cabe una interpretación particularista de la Escritura (2 Pe 1.20-21). Si esta ha sido inspirada por el Espíritu, solo puede ser explicada y descifrada adecuadamente con ese mismo Espíritu. Como la inspiración es un fenómeno espiritual de la comunidad, así la interpretación ha de hacerse en la comunión espiritual. Cualquier interpretación de los textos bíblicos debe hacerse en el espíritu de la comunidad eclesial, no puede ser arbitraria ni estar supeditada a criterios individuales.

Esto supone también que para dar una interpretación adecuada de la Escritura se debe contar siempre con la luz de la razón, activada con todas sus posibilidades científicas de los distintos métodos de las ciencias humanas y de las diferentes aproximaciones exegéticas y hermenéuticas existentes en las tiempos actuales y reconocidas ampliamente por las distintas confesiones.

José Cervantes Gabarrón, biblista católico español-boliviano, n 1957, <u>Segunda carta de Pedro</u> en **Comentario Bíblico Latinoamericano**, Estella, España, 2003. Resumen y adaptación de GBH.

#### Recursos para la acción pastoral

- Atesoramos las experiencias gloriosas que el Señor nos ha permitido vivir en nuestra comunidad, damos gracias a Dios por ellas; pero recordamos que la gloria de Dios también se siente en la soledad y el abandono, en el sufrimiento y en el atropello. También guardamos en nuestra memoria los sufrimientos vividos en medio de la fe y de la esperanza.
- **Alabamos a Dios** sintiendo la gloria de Dios en el canto, pero sobre todo lo alabamos sintiendo el amor de Dios en las vidas de nuestra comunidad, en los niños y niñas, en el enfermo y en el ciego, en una familia reconstituida, en el que consiguió un trabajo...
- ¿Estamos listos para partir hacia nuestro éxodo? ¿Ayudamos a nuestra gente a enfrentar la muerte "puestos los ojos en Jesús", con serenidad y confianza? Podemos decir como Antonio Machado que...

Cuando llegue el día del último viaje y esté al partir la barca que nunca ha de volver, me encontraréis a bordo, ligero de equipaje, casi desnudo, como los hijos de la mar.

- La celebración del compromiso en el reino de Dios, continuación
  - II. LA SENDA DE LA CELEBRACIÓN, continuación

#### 2. La celebración como solidaridad

Lo festivo es la experiencia del pueblo de Dios que afirma jubilosamente los lazos de amor fraterno como señales del reino de Dios. La presencia de Cristo en la celebración también se hace sentir en el calor humano, en la estima y preocupación por el otro. Así cada participantes siente que es parte de un pueblo que ser declara como "nación santa", "real sacerdocio" (1 Pe 2.9). En la celebración cada miembro se identifica con el pueblo que debe ser anticipo de la nueva creación y que debe vivir ya el reino en fidelidad al Señor, "hasta que él venga" (1 Co 11.26).

Cuanto más alegre es nuestra celebración del reino, cuanto más comprometida es nuestra participación celebrante por la vida, nuestra fiesta será más denunciadora de toda injusticia y de tanta muerte que se opone al reino de Dios.

#### Solidaridad "hacia afuera"

La solidaridad con hombres y mujeres que sufren las injusticias de todos los poderes de este mundo se patentiza en una celebración que rechaza toda ostentación propia de los países ricos. El dinero, la pompa, lo vanidoso y lo superfluo riñen con una celebración que pretende ser solidaria con quienes sufren los rigores de la violencia, el hambre, el desempleo, la desnutrición o la persecución.

Lo arriba anotado nos lleva a enfatizar dos elementos que nos sirven para valorar ekl grado de solidaridad de los celebrantes con su pueblo:

- a) La celebración es solidaria en momentos difíciles. La historia de la iglesia nos da testimonio, y la historia de América Latina tanto más, de cómo los celebraciones cristianas han sido tan alegres y comprometidas en amor fraternal en situaciones difíciles. Y la fiesta al Señor nunca es expresión del derroche de unos pocos contra la dignidad de los muchos.
- b) Por medio del culto al Señor se explicita el sentido genuino de la vida. El culto debe mostrar con toda transparencia en qué grado el pueblo de Dios vive solidario con pobres y oprimidos, marginados y atropellados. El pueblo cristiano, guiado por el Espíritu del Señor, anuncia el reino de vida y de justicia, y denuncia todo lo que niegue esa vida plena en Cristo y atente contra la dignidad de todos los seres humanos. Cantos, lecturas, sermones, gestos, luces y flores deben reflejar la vida que el Señor ofrece en clave de amor hacia todas las personas.



#### Solidaridad "hacia dentro"

La solidaridad se manifiesta en el culto entre los participantes, quienes en fe se sienten seguros de que el Señor está con ellos. De eso escribe Pablo a los colosenses (3.16-17) y a los corintios (1 Co 14.26). Ya hemos dicho que la celebración como encuentro es entrega y comunicación con los hermanos y hermanas. Ahora bien, la solidaridad en la comunidad exige una celebración regulada por las Escrituras en el marco de la historia de la salvación. Es así como la Palabra de Dios confronta nuestro culto, critica nuestras relaciones celebrantes, enjuicia los elementos culturales, - foráneos y autóctonos- que se han ido incorporando a la celebración.

La solidaridad en la iglesia reflejará la alegría y el amor que todos

debemos tener como parte de nuestro compromiso con el reino de Dios. Por tal motivo se espera apertura sincera, como base de la entrega al hermano. Quien se solidaria con el hermano es franco, auténtico, no tiene máscaras. Conoce que el perdón mutuo es el sendero de la reconciliación. Toda manifestación sincera y solidaria en el culto echa afuera las alegrías prefabricadas, los amores frágiles, la paz "instantánea" que nos vende la sociedad de consumo.

Hugo Zorrilla en **Jesucristo, vocación comprometida con el reino**, CLAI, San José, Costa Rica, 1982, pp. 80-82. Resumen y adaptación de GBH, última entrega del texto.

#### Recursos para la liturgia del culto comunitario

#### • Bendición

Oh Dios, tú eres Santo y Único, tú eres quien siempre está presente. Te damos gracias porque marchas con nosotros y nosotras para enfrentar todas las mentiras y vivir tu amor verdadero que tenemos por delante. Amén.

> Elaine Bolitho, de Aotearoa / Nueva Zelanda Trad. Gerardo Oberman. Adapt.

#### Atendemos

Atendemos el testimonio
de quienes escucharon la voz
que decía: "Este es mi Hijo amado,
en quien me complazco."
Y atendemos esa palabra profética
que es como antorcha que alumbra
en la oscuridad, hasta que aclare el día
y el lucero de la mañana
salga en nuestros corazones.

De la 2da Carta de Pedro, 1.16-19. GBH

#### Oración

Abrimos nuestros ojos y vemos a Jesús, los meses de ministerio transfigurados en un rayo de luz, la luz del mundo, tu luz.

## Que tu luz brille sobre nosotros y nosotras.

Abrimos nuestros ojos y vemos a Moisés y a Elías, tu palabra que nos restaura, indicándonos el camino, contándonos una historia.

#### Que tu Palabra nos hable.

Abrimos nuestros ojos y vemos la neblina, la nube de tu presencia, que nos recuerda todo aquello que desconocemos y que –aun así– no debemos temer.

#### Enséñanos a confiar.

Abrimos nuestros ojos y vemos a Jesús, que no nos abandona, que nos señala el camino para descender, que nos regresa nuevamente al ministerio, a la gente.

#### Tu amor dura para siempre.

Abrimos nuestros oídos y oímos tu voz: "Este es mi hijo amado, ¡escúchenlo!" **Y te damos gracias.** 

(tiempo de silencio)

#### • Creemos que no hay ninguna condenación

Creemos que no hay ninguna condenación para los que están unidos a Cristo Jesús,

Porque Dios nos ama y nos conoce. Porque nos da una segunda oportunidad y nos enseña a transformar nuestras vidas.

Y sabemos que Dios dispone de todas las cosas para el bien de quienes le aman,

a los cuales él llamó de acuerdo con su propósito.

Porque espera de nosotros y de mí que seamos luz en las tinieblas. Porque espera de mí y de nosotros que pongamos la mirada en quien triunfó sobre la muerte, el miedo y las mentiras. Porque Su Reino es de justicia y paz para todos, hijos e hijas.

Estamos seguros que ni la muerte, ni la vida, ni los ángeles, ni los poderes y fuerzas espirituales, ni las cosas presentes ni las cosas del futuro, ni lo alto, ni lo profundo, ni ninguna otra cosa en toda la creación, serán capaces de separarnos del amor que Dios nos ha mostrado en Cristo Jesús.

En ello creemos y en ello confiamos.

En esta esperanza educamos a nuestros hijos e hijas. En esta fe trabajamos, caminamos y

De la Carta a los Romanos, 8 - Juan Gattinoni

#### • Tres chozas (fragmento)

"Este es mi hijo, al que amo, ¡escúchenlo!"

Es tiempo de abrir los oídos y el alma, tiempo de bajar de nuestros montes sagrados, tiempo de dejar de pensar en tiendas y en chozas que nos aíslan y nos deshumanizan. Es tiempo de escuchar y de ponernos al servicio del Evangelio de la vida y de la esperanza. Tiempo de armar otras tiendas: junto a los caídos y cansados, junto a quienes sufren y lloran, dando espacio a quienes nadie les hace lugar, cubriendo las necesidades de los más pequeños, clamando por aquella justicia que trae paz, abrazando a los desabrazados por un sistema perverso que excluye y margina, luchando junto a quienes buscan otras realidades posibles, verdaderas epifanías de amor.

animamos.

Gerardo Oberman, tomado de: Red Crearte

#### Desde el Monte de la Transfiguración

¡Gracias Señor, porque bajaste al valle nuevamente!

Porque no tuviste intención de quedarte en la montaña para mostrar tu gloria.

Porque confirmaste que tu Reino comienza en el andar de cada día.

donde siempre caminaste, donde siempre caminamos,

donde la vida se muestra en sombras de muerte y violencia

Y también en iluminados días de sol, llenos de risas y abrazos, cuando se escucha reír a niños y jóvenes,

y vemos a los viejos soñar con el Reino nuevo,

cuando las puertas se abren para recibir al justo y levantar al pecador arrepentido, cuando está la mesa grande para dar lugar al que perdona y a quien recibe perdón. ¡Gracias, Señor! Por mostrar tu gloria andando cada día.

Alabamos tu nombre reconociendo tus cuidados.

Y es un canto de amor sentir tu presencia entre nosotros. Amén.

Cristina Dinoto

#### Señor, te transformaste

Señor, te transformaste frente a nuestros ojos, vimos tu gloria v nos asustó.

Quizás no estábamos preparados, pero es bueno que estemos aquí, que seamos tus testigos, tus discípulos.

Un resplandor divino sobre ti, ni el lavador más experto puede lograr una blancura o un brillo así.

> Tenías el poder y la presencia de Moisés y Elías, la ley y los profetas, Vida Abundante.

Moría el antiguo pacto, nacía la nueva alianza en ti, confirmada con tu sangre, una gran esperanza. La clara voz de Dios se deja escuchar con fuerza, nos invita a oírte y a obedecerte.

Ya Elías vino,

anunciando con fuerza al Salvador prometido, al Mesías, a ti.

A Elías y otros profetas,

les persiguieron y mataron, no les recibieron, hicieron con ellos lo que quisieron, no les overon.

Nada iba a detener tu Misión, Tú eres Dios y tienes su misma gloria. Haremos morada para ti en nuestros corazones.

Obed Juan Vizcaíno Nájera

#### Gracias por mostrarme tu gloria

Gracias, Señor, por mostrarme tu gloria, gracias, Señor porque confirmas paso a paso que eres Dios y Señor del universo, gracias por habitar mi casa y mi vida entera.

Que nunca deje de reconocerte, que nunca cierre los ojos a tu gloria o me siente a esperarla para verla pasar.

Quiero descubrirte en cada cosa que rodee mi vida, en los pequeños actos y aquellos en los que todo me parezca mentira.

Disfrutar tu Gloria Señor, vivir la vida con tu lámpara encendida para alumbrarme el corazón. Amén.

Cristina Dinoto

#### Tan cerca de mí

√ Tan cerca de mí, tan cerca de mí, que hasta lo puedo tocar, Jesús está aquí. // Lo veo caminar por la ciudad y paseándose en la multitud. Muchos ciegos van porque no lo ven, ciegos de ceguera espiritual.

Le hablaré muy suave al oído, le contaré cosas que hay en mí, que tan solo a él le interesarán, él es más que un nombre para mí.

Autor desconocido, Libro de Culto, V Asamblea del CLAI

#### Llamado al culto

Subamos a la montaña, vayamos al sitio donde el suelo encuentra al cielo, donde la tierra se eleva hacia las alturas, al lugar del encuentro, el lugar de la niebla, el lugar de las voces y las conversaciones, el lugar donde escuchar.

Elaine Bolito, Nueva Zelanda. Trad. Gerardo Oberman

#### Himnos y canciones

- ♣ Canta conmigo Alvaro Michelín Salomón, Urug CF 411
- Carnavalito de andar F Centeno y L Fagundes, Brasil Trad T Junker y Pablo Sosa CF 333
- **Cautívame, Señor** George Matheson, 1842-1906, Escocia − Tr F Pagura, Arg. George W Martin, 1828-1881, RU − Arr. A Sullivan, RU **CF 308**
- **♣ Como el brillo en tus ojos** Jorge Daniel Ziljstra Arduin Horacio Vivares
- https://redcrearte.org.ar/como-el-brillo-en-tus-ojos/ Red Crearte
- ♣ Creo, Señor (Credo Nicaragüense) Carlos Mejía Godoy, Nicaragua. CF 387
- Enviado soy de Dios José Aguiar, Pedro Infante-Cuba https://www.youtube.com/watch?v=gnbye2O4T3E - CF 150
- Fe y esperanza viva (Y andaremos por el mundo) Ezeario Sosa R, Venezuela http://www.clailiturgia.org/fe-y-esperanza-1691.html - F 221
- **Fuerzas él nos da** − I. Simeone, R. Giordano, Uruguay

#### https://cancionerometodista.com/canciones/fuerzas-el-nos-da/

- ◆ Omnipotente Padre Dios Frederick W Faber, 1814-1863, RU. Tr Cántico Nuevo, 1960 Henri F Hemy, 1818-1888, RU. Adapt James GWalton, 1821-1905, RU CF 260
- ♣ Recibe la paz de Dios H. Vivares, Argentina

https://cancionerometodista.com/canciones/recibe-la-paz-de-dios/

- Salmo 19- Ayúdanos a sostener la armonía de tu creación H. Vivares https://cancionerometodista.com/canciones/salmo-19-ayudanos-a-sostener-la-armoniade-tu-creacion/
- 👃 ¡Santo! ¡Santo! ¡Santo! R Heber y J Dykes, RU Tr J B Cabrera, 1837-1916, España CF 84
- **♣ Sursum Corda** F Pagura, Argentina H Perera, Uruguay CF 302
- **↓** Tan cerca de mí Anónimo Libro de culto, V Asamblea CLAI
- ♣ Un poco después del presente S. Meincke, Bras. Trad. P Sosa, Arg E. Reinhardt / J. Gottinari, Brasil. https://www.youtube.com/watch?v=mptassRW5i0 CF 330
- Ven a adorar a Dios J. Richards Goffe, Jamaica <a href="https://cancionerometodista.com/canciones/ven-a-adorar-a-dios-kommek-wi-worship-im/">https://cancionerometodista.com/canciones/ven-a-adorar-a-dios-kommek-wi-worship-im/</a>
- **♦ Yo soy** Gerardo Oberman Horacio Vivares <a href="https://redcrearte.org.ar/yo-soy/">https://redcrearte.org.ar/yo-soy/</a> Red Crearte

# Esta es una nueva entrega de Recursos Litúrgicos y Pastorales, siguiendo los tiempos de Adviento, Navidad y Epifanía, Noviembre de 2025 a Febrero 2026, (Ciclo A). Reedición de 2019-2022 y 2016-2017 con nuevos materiales,

- para hermanos y hermanas que asumen el ministerio de la Palabra,
- realizando trabajos pastorales en amplio sentido y con distintos grupos
- y a personas encargadas y colaboradoras en la liturgia del culto comunitario.

Cotejamos el "Leccionario Común Revisado" (LCR), en ediciones de varias iglesias hermanas. Nos permitimos abreviar algunos textos para la lectura pública, y algunas veces extendemos los textos bíblicos comentados, proponiendo también otras alternativas, generalmente dentro del

Este material circula en forma gratuita y solamente en ámbitos pastorales, dando crédito a todos los autores y autoras, hasta donde les conocemos, valorando mucho su disponibilidad.

Agradecemos todos los materiales que hemos usado –ya disponibles en varias redes–, como aportes para estos "recursos". Y especialmente agradecemos los materiales litúrgicos enviados por la pastora Cristina Dinoto, y las fotos de la pastora Hanni Gut.

Las indicaciones de las fuentes musicales son:

- ✓ CA Cancionero Abierto, ISEDET.
- ✓ CF Canto y Fe de América Latina, Igl. Evangélica del Río de la Plata.
- ✓ CN Himnario Cántico Nuevo, Methopress.
- ✓ MV Mil Voces para Celebrar, himnario de las comunidades metodistas hispanas, USA.
- ✓ Red Crearte, https://redcrearte.org.ar/
- ✓ Red de Liturgia del CLAI: www.reddeliturgia.org
- ✓ Red Selah: webselah.com

Y anotamos las versiones de la Biblia mayormente usadas:

- ✓ RV60 o RV95 o RVC Reina-Valera o Reina-Valera Contemporánea
- ✓ DHH Dios habla hoy, desde la tercera edición o Biblia de Estudio.
- ✓ NBI Nueva Versión Internacional Edit. Vida, USA
- √ BJ Biblia de Jerusalén Desclée de Brouwer, Bélgica-España
- ✓ Libro del Pueblo de Dios Verbo Divino, Argentina

Fraternalmente, Guido Bello y Laura D'Angiola, desde la congregación metodista de Temperley, Buenos Aires Sur.

lauradangiola@gmail.com guidobello88@gmail.com En estos "Recursos" procuramos usar un lenguaje inclusivo, optando por palabras abarcativas e incluyentes. Casi siempre preferimos alternar el femenino y el masculino, en vez del "los/as", los "otres" o l@s: inclusión con agilidad y belleza en el lenguaje. Usamos "los seres humanos" o "la gente", en vez de "los hombres", etc.

Pero siéntanse todos y todas en libertad: no queremos hacer de esta inclusividad una herramienta de exclusión ni de condena...

#### RECURSOS LITÚRGICOS Y PASTORALES



Adviento, Navidad y Epifanía - Noviembre 2025 - Febrero 2026 - Ciclo A